
IANUARIUS 
 
 

081.461.58.41 * Facebook: Parrocchia San Gennarello 
c.c.: Parrocchia San Gennaro IBAN: IT59 U030 6909 6061 0000 0011 001 

ONLUS C.F. 92010470638 (5x1000 volontariato) 

 

Il diario della nostra famiglia parrocchiale - Anno XIII n° 5 - febbraio 2023 

Le ultime parole del Papa emerito Benedetto XVI sono state 
raccolte nel cuore della notte da un infermiere. Erano circa le 3 
della mattina del 31 dicembre, alcune ore prima della morte. 
Ratzinger non era ancora entrato in agonia, e in quel momento 
i suoi collaboratori e assistenti si erano dati il cambio. Con lui, in 
quel preciso momento, c’era solo un infermiere che non parla il 
tedesco. «Benedetto XVI — racconta commosso il suo segreta-
rio, il vescovo Georg Gänswein — con un filo di voce, ma in mo-
do ben distinguibile, ha detto, in italiano: “Signore ti amo!”. Io in 
quel momento non c’ero, ma l’infermiere me l’ha raccontato 
poco dopo. Sono state le sue ultime parole comprensibili, perché 
successivamente non è stato più grado di esprimersi». 
«Signore ti amo!», quasi una sintesi della vita di Joseph Ratzin-
ger, che ormai da anni si preparava all’incontro definitivo, faccia 
a faccia, con il Creatore. Il 28 giugno 2016, nel 65° anniversario 
dell’ordinazione sacerdotale del predecessore ormai emerito, 
Papa Francesco aveva voluto sottolineare la “nota di fondo” che 
aveva percorso la lunga storia del sacerdozio di Ratzinger e ave-
va detto: «In una delle tante belle pagine che lei dedica al sacer-
dozio sottolinea come, nell’ora della chiamata definitiva di Si-
mone, Gesù, guardandolo, in fondo gli chiede una cosa sola: “Mi 
ami?”. Quanto è bello e vero questo! Perché è qui, lei ci dice, in 
quel “mi ami?” che il Signore fonda il pascere, perché solo se c’è 
l’amore per il Signore Lui può pascere attraverso di noi...: 
“Signore, tu sai tutto, tu sai che ti amo”». 
«È questa la nota — aveva continuato Francesco — che domina 
una vita intera spesa nel servizio sacerdotale e della teologia, che 
lei non a caso ha definito come “la ricerca dell’amato”; è questo 
che lei ha sempre testimoniato e testimonia ancora oggi: che la 
cosa decisiva nelle nostre giornate — di sole o di pioggia —, 
quella solo con la quale viene anche tutto il resto, è che il Signore 

sia veramente presente, che lo desideriamo, che interiormente 
siamo vicini a Lui, che Lo amiamo, che davvero crediamo profon-
damente in Lui e credendo Lo amiamo veramente. È questo 
amare che veramente ci riempie il cuore, questo credere è quello 
che ci fa camminare sicuri e tranquilli sulle acque, anche in mez-
zo alla tempesta, proprio come accadde a Pietro». 

Andrea Tornielli 
in L’Osservatore Romano, 2.1.2023 

 
 
«Non perdetela mai», sono state le ultime parole di fratel Biagio 
Conte, riferite a quella speranza che, insieme alla carità, è nel 
nome e nello spirito animatore della Missione di speranza e 
carità che egli ha fondato nel 1991. 
Negli anni il frate laico ha costruito una rete di nove comunità, 
otto per uomini, una per donne e mamme con bambini. Ha da-
to un pasto caldo, un vestito, un maglione a chi non l’aveva e un 
riparo a chi per residenza aveva la strada e per tetto i portici 
della stazione di Palermo. «Ogni comunità – si legge sulla pagi-
na Facebook – è dotata di una cucina e di una mensa dove ven-
gono distribuiti tre pasti al giorno (…); è inoltre garantita un’as-
sistenza medica e farmaceutica per tutti i fratelli accolti e dei 
servizi docce e vestiario». Ma prima ancora fratel Biagio ha rida-
to dignità a chi disperava di averla, a quelli che «vengono chia-
mati barboni, vagabondi, giovani sbandati, alcolisti, ex detenuti, 
separati, prostitute profughi, immigrati», ma che in Missione 
sono «fratello e sorella senza alcuna distinzione» (portale della 
Missione). 
Biagio ha suscitato scandalo quando c’era da scuotere le co-
scienze intorbidite e distratte, lanciando appelli, andando a dor-
mire sotto i portici del palazzo delle Poste centrali, digiunando 



 

per svariati giorni. «Ha testimoniato concretamente, in maniera 
coinvolgente ed eroica» i valori di solidarietà e dignità della per-
sona — ha scritto nel suo messaggio di cordoglio il Presidente, 
Sergio Mattarella. 
E alla messa dell’8 gennaio, la sua ultima messa, ha chiesto di 
esserci e si è fatto portare, sdraiato su una lettiga, a lato dell’al-
tare nella chiesa della Missione. «Fratel Biagio, alzati…», ha urla-
to qualcuno e «Dio, aiutalo», qualcun altro. Quattro giorni dopo 
è deceduto a causa di quella gravissima forma di tumore al co-
lon con cui da tempo lottava nella stanza-infermeria della Citta-
della del povero e della speranza in via Decollati. 
La morte è il contrassegno della creaturalità ‒ tutto quanto è 
creato è mortale ‒, ma a fronte della morte l’eccezionalità 
dell’amore sta nel fatto che esso non può affatto essere morta-

le. Esso addita infatti qualcosa che è oltre le miserie e gli egoi-
smi, qualcosa di “sensibile e sovrasensibile insieme”, “in appa-
renza transitorio, ma in realtà eterno” —scriveva il filosofo F. 
Rosenzweig. 
L’amore mostra che ciò che dà senso non è tanto sapere per 
che cosa si vive, quanto sapere per chi si vive. Né presume di 
sapere, nel senso di un sapere impersonale, ma “crede eo ipso”, 
ponendosi nella confidenza personale, potremmo dire tra io e 
tu. E nell’amore non c’è timore; «l’amore scaccia il timore» — 
scrive Giovanni nella sua Prima Lettera —, foss’anche il timore 
della morte. Quindi, l’amore può redimere la vita, e può resiste-
re alla morte. E ciò vuol dire che questa non ha l’ultima parola 
né è l’ultima realtà. 

Clemente Sparaco 

Se in quest’ora tarda della mia vita guardo 
indietro ai decenni che ho percorso, per 
prima cosa vedo quante ragioni abbia per 
ringraziare. Ringrazio prima di ogni altro 
Dio stesso, il dispensatore di ogni buon 
dono, che mi ha donato la vita e mi ha 
guidato attraverso vari momenti di confu-
sione; rialzandomi sempre ogni volta che 
incominciavo a scivolare e donandomi 
sempre di nuovo la luce del suo volto. 
Retrospettivamente vedo e capisco che 
anche i tratti bui e faticosi di questo cam-
mino sono stati per la mia salvezza e che 
proprio in essi Egli mi ha guidato bene. 
Ringrazio i miei genitori, che mi hanno 
donato la vita in un tempo difficile e che, 
a costo di grandi sacrifici, con il loro amo-
re mi hanno preparato una magnifica 

dimora che, come chiara luce, illumina 
tutti i miei giorni fino a oggi. La lucida 
fede di mio padre ha insegnato a noi figli 
a credere, e come segnavia è stata sem-
pre salda in mezzo a tutte le mie acquisi-
zioni scientifiche; la profonda devozione 
e la grande bontà di mia madre rappre-
sentano un’eredità per la quale non po-
trò mai ringraziare abbastanza. Mia sorel-
la mi ha assistito per decenni disinteres-
satamente e con affettuosa premura; 
mio fratello, con la lucidità dei suoi giudi-
zi, la sua vigorosa risolutezza e la serenità 
del cuore, mi ha sempre spianato il cam-
mino; senza questo suo continuo prece-
dermi e accompagnarmi non avrei potu-
to trovare la via giusta. 
Di cuore ringrazio Dio per i tanti amici, 
uomini e donne, che Egli mi ha sempre 
posto a fianco; per i collaboratori in tutte 
le tappe del mio cammino; per i maestri 
e gli allievi che Egli mi ha dato. Tutti li 
affido grato alla Sua bontà. E voglio rin-
graziare il Signore per la mia bella patria 
nelle Prealpi bavaresi, nella quale sempre 
ho visto trasparire lo splendore del Crea-
tore stesso.  
Ringrazio la gente della mia patria perché 
in loro ho potuto sempre di nuovo speri-
mentare la bellezza della fede. Prego 
affinché la nostra terra resti una terra di 
fede e vi prego, cari compatrioti: non 
lasciatevi distogliere dalla fede. E final-
mente ringrazio Dio per tutto il bello che 
ho potuto sperimentare in tutte le tappe 
del mio cammino, specialmente però a 
Roma e in Italia che è diventata la mia 
seconda patria. 
A tutti quelli a cui abbia in qualche modo 
fatto torto, chiedo di cuore perdono. 
Quello che prima ho detto ai miei compa-
trioti, lo dico ora a tutti quelli che nella 
Chiesa sono stati affidati al mio servizio: 
rimanete saldi nella fede! Non lasciatevi 

confondere! Spesso sembra che la scien-
za — le scienze naturali da un lato e la 
ricerca storica (in particolare l’esegesi 
della Sacra Scrittura) dall’altro — siano in 
grado di offrire risultati inconfutabili in 
contrasto con la fede cattolica. Ho vissuto 
le trasformazioni delle scienze naturali 
sin da tempi lontani e ho potuto consta-
tare come, al contrario, siano svanite 
apparenti certezze contro la fede, dimo-
strandosi essere non scienza, ma inter-
pretazioni filosofiche solo apparente-
mente spettanti alla scienza; così come, 
d’altronde, è nel dialogo con le scienze 
naturali che anche la fede ha imparato a 
comprendere meglio il limite della porta-
ta delle sue affermazioni, e dunque la sua 
specificità. Sono ormai sessant’anni che 
accompagno il cammino della Teologia, 
in particolare delle Scienze bibliche, e con 
il susseguirsi delle diverse generazioni ho 
visto crollare tesi che sembravano incrol-
labili, dimostrandosi essere semplici ipo-
tesi: la generazione liberale (Harnack, 
Jülicher ecc.), la generazione esistenziali-
sta (Bultmann ecc.), la generazione mar-
xista. Ho visto e vedo come dal groviglio 
delle ipotesi sia emersa ed emerga nuo-
vamente la ragionevolezza della fede. 
Gesù Cristo è veramente la via, la verità e 
la vita — e la Chiesa, con tutte le sue in-
sufficienze, è veramente il Suo corpo. 
Infine, chiedo umilmente: pregate per 
me, così che il Signore, nonostante tutti i 
miei peccati e insufficienze, mi accolga 
nelle dimore eterne. A tutti quelli che mi 
sono affidati, giorno per giorno va di cuo-
re la mia preghiera. 
 

 

Il testo scritto da Joseph Ratzinger il 29 agosto 2006 

Il gesto di rispetto di Benedetto XVI  
nei confronti di Papa Francesco 



Care Sorelle, Cari Fratelli, 
Eminenza Carissima, Fratelli Vescovi, Ser-
vitori delle Istituzioni Civili e Militari, Fra-
telli e Sorelle delle altre Confessioni cri-
stiane e delle altre Fedi, Amiche e Amici 
tutti, benvenuti in questa chiesa catte-
drale. 
Siamo qui oggi a celebrare l’Eucaristia per 
un uomo che ha fatto della preghiera 
fiduciosa nel suo Dio la bussola, l’asse 
portante, la stella polare della sua esi-
stenza. Per questo noi stamattina non 
possiamo fare altro, dinanzi alla Parola 
che abbiamo appena ascoltato, se non 
provare a pregare con lui, a levare la no-
stra voce verso il Dio di Fra-
tel Biagio, verso il nostro 
Dio. Lo farò io, da vescovo, 
per tutti voi e insieme a voi. 
Ti ringraziamo, o Padre, per-
ché hai rivelato ai piccoli il 
mistero della tua presenza e 
del tuo amore. Ti ringraziamo 
per il dono che hai fatto alla 
città di Palermo, alla Chiesa e 
al mondo: il dono di un cri-
stiano. Il dono di un fratello 
che ha creduto alla tua Paro-
la fino alla fine e fino in fon-
do. Noi stamattina ti ringra-
ziamo o Padre perché lo ab-
biamo incontrato, perché ce 
lo hai fatto incontrare. 
La nostra vita, la vita che tu 
ci hai dato, è fatta di incon-
tri, [incontri] che sono come 
i fili di un tessuto che a ma-
no a mano si intreccia e co-
stituisce, di giorno in giorno, 
la trama della nostra esisten-
za. Noi siamo, in fondo, sin dall’inizio, sin 
dal grembo della nostra mamma, [noi 
siamo] gli incontri che facciamo. E quan-
to è stato importante per me, quanto è 
stato importante per tutti noi, per ciascu-
no e ciascuna di noi, per tutta la Chiesa di 
Palermo, aver incontrato Fratel Biagio, 
così come – ce ne siamo accorti più che 
mai in questi giorni – per tutti coloro che 
ha raggiunto col suo cammino e col suo 
sguardo, testimoni semplici e potenti del 
suo limpido innamoramento del Vangelo 
da saper turbare, interrogare, invitare 
altri all’innamoramento, quasi come fos-
sero letteralmente capaci di spandere un 
profumo, il profumo di Cristo. 
Quei suoi occhi pieni di cielo, potremmo 
dire prendendo a prestito le parole di 
Francesco, del Santo che più di ogni altro 
lo ha ispirato, ecco, quei suoi occhi “de 
Te, Altissimo, portavano (e portano) si-
gnificazione” (cfr FF 263). Possiamo an-

che noi, stamattina, o Padre, cantare con 
il povero di Assisi: “Laudato si mi Signore 
per Fratel Biagio”. A Lui hai donato il tuo 
Spirito. Camminava lungo le nostre stra-
de – e continuerà ancora a farlo – per 
donarci la certezza del tuo sorriso, della 
tua accoglienza, della tua giustizia, della 
tua preferenza per i poveri. Il suo sorriso, 
il sorriso di Biagio: sommesso e splenden-
te, chiaro e profondo, intimo e aperto. 
Quel sorriso, o Padre, portava il segno 
della tua presenza, era una luce in cui 
riposare, uno spazio che ci era (e ci è) 
donato per vedere, con gli occhi del cuo-
re, un’immagine del tuo sorriso acco-

gliente sul mondo. Non il sorriso di circo-
stanza di chi come noi tante volte preferi-
sce l’ipocrisia alla verità. Non il sorriso 
superficiale e bonario di chi non discerne, 
di chi fa passare tutto, giustifica ogni co-
sa. Non il sorriso di chi si schermisce per 
non compromettersi. Bensì il sorriso di 
chi comprende il faticoso travaglio del 
mondo, di chi è pronto a dedicare la sua 
cura benevola ad ogni creatura e però su 
tutte predilige quelle che gli altri dimenti-
cano, quelle che la storia calpesta: i più 
poveri, i più fragili, quelli che si sono 
smarriti e – come a Biagio stesso era ac-
caduto – sono alla ricerca di una “via al-
tra”. Per dire loro: io sono con voi, io non 
vi abbandono, io sorrido sulla vostra vita 
e la abbraccio, la assumo, la porto in 
grembo. E l’ingiustizia non sarà l’ultima 
parola. 
Perché Fratel Biagio, Padre, tu lo sai, era 
un lottatore. Un mite, potente lottatore. 

Lottava con l’arma del digiuno per tende-
re al massimo la sua forza umile e non 
violenta. Lottava così per insegnarci che è 
possibile combattere ogni forma di vio-
lenza e non essere violenti, portare la 
Croce di Cristo e la croce del povero, 
soffrire e donare gioia e speranza. Come 
ad insegnarci che i discepoli del tuo Figlio 
non sono sofferenti ripiegati su sé stessi 
in un mondo perduto, né gaudenti ignari 
del male, ma donne e uomini che nel 
dolore vivono e donano, al di là di sé 
stessi, la gioia della tua realtà, del tuo 
essere accanto a chi ha fiducia in te: 
“Perché non abbandonerai la mia vita nel 

sepolcro…” (Sal 15,10). 
Padre santo, la vita di Fratel 
Biagio è stata così. Ed è stata 
così perché lui ha ascoltato la 
voce del tuo Figlio, del suo 
Evangelo: «Se vuoi essere 
perfetto, va’, vendi quello 
che possiedi, dallo ai poveri e 
avrai un tesoro nel cielo; poi 
vieni e seguimi» (Mt 19,21). 
Fratel Biagio ha lasciato quel-
lo che aveva, lo ha dato ai 
poveri. Ha risposto di sì. Ti ha 
cercato, trovato e seguito. 
Ha risposto di sì…  La sua vita 
è stato un canto senza fine 
del Salmo responsoriale di 
oggi: «Sei tu il mio Signore, 
senza di te non ho alcun be-
ne» (Sal 15,2). 
Fratel Biagio aveva compreso 
e viveva il «Deus meus et 
omnia (Mio Dio e mio Tutto)» 
che risuonava sulle labbra di 
Francesco di Assisi (cfr Barto-

lomeo da Pisa, De Conformitate Vitæ). 
Novello cantore di una povertà che è fidu-
cia totale in te e condivisione con le vitti-
me della “cultura dello scarto” (Papa Fran-
cesco). A Fratel Biagio hai dato il triplice 
dono di vivere da povero, di vivere con i 
poveri e di vivere per i poveri. Mentre il 
giovane ricco, sulla strada di Gesù di Naza-
reth, pensava che la vita che il Signore gli 
prospettava fosse inaudita, insostenibile, 
impossibile fino alla soglia dell’assoluta 
tristezza, Fratel Biagio si è fidato della ri-
sposta che il tuo Figlio diede a Pietro, sbi-
gottito perché i ricchi non sarebbero en-
trati nel Regno: «Impossibile presso gli 
uomini. Ma a Dio tutto è possibile» (Mt 
19,26). Nella vita di Biagio questa parola di 
Gesù si è adempiuta pienamente. Nessu-
no di noi avrebbe mai sospettato che nella 
sua esistenza apparentemente fatta di 
stenti, di smarrimenti, di immersione nel 
buio e nel nulla, risiedesse il segreto della 

 

 



gioia, la forza del Vangelo, il mistero del 
Regno. Presso Dio tutto è possibile. Presso 
Dio la prossimità con i poveri può diventa-
re e diventa sorgente di vita nuova. 
Ecco o Padre, abbiamo parlato dei poveri 
di Fratel Biagio, ma tu sai che tutti lo sen-
tivamo vicino, perché chi di noi in verità 
non è povero? Siamo tutti poveri, anche 
quando non lo sappiamo. E incontrando 
Biagio ci ricordavamo di quanto ogni vita 
possa essere consumata e rimpicciolita 
dalle nostre povere false grandezze, e di 
quanto ogni vita può essere vibrante, se 
condivisa con te e con i fratelli. Fratel Bia-
gio faceva suo un altro versetto del Salmo 
di oggi: «Il Signore è mia parte di eredità e 
mio calice: nelle tue mani è la mia vi-
ta» (Sal 15,5). L’unica eredità di cui Fratel 
Biagio si è appropriato è stata il dolore e 
la povertà dei fratelli. L’eredità che ci la-
scia è la ricchezza del suo esempio che 
riscalda il cuore e ci fa sperimentare nel 
nostro corpo la tua Presenza che riempiva 
il suo corpo, i suoi cammini, il suo respiro. 
Tutta la nostra vita è nelle tue mani: Fra-
tel Biagio lo sapeva e a te si consegnava, 
ponendo in quelle mani tutta la sua fidu-
cia, tutta la sua confidenza. 
O Padre, com’era liberante incontrare 
Fratel Biagio! Era pieno, era ricco. E non 
aveva niente. Non gli mancava nulla. Solo i 
poveri, la pace e la giustizia erano le sue 
passioni. Vedevamo in lui una certezza 
che vorremmo diventasse sempre nostra, 
di ogni uomo e di ogni donna di buona 
volontà: «Mi indicherai il sentiero della 
vita, gioia piena nella tua presenza, dolcez-
za senza fine alla tua destra» (Sal 15,11). 
C’era una dolcezza nel suo essere che ve-
niva da un Altrove, una vitalità che trovava 
le sue sorgenti in uno spazio inedito, nella 
tua invisibile presenza. Per questo Fratel 
Biagio era vivo. Pieno di vita anche alla 
fine, sul letto che era diventato la sua cro-
ce. Sempre attento a ciò che succedeva 
nella città terrena, sempre in movimento. 
Anche alla fine, quando non poteva più 
muovere i piedi, le gambe, ma continuava 
a muovere il suo cuore, sul sentiero della 
vita. E il sentiero della vita eri tu, o Padre. 
E la sorgente della gioia eri tu. La gioia che 
non lo ha abbandonato. Quella gioia che 
non è sottoposta alle vicende della salute 
e della fortuna. Quella gioia che dai tu. Tu 
che sei gioia, gioia piena, luce senza tra-
monto, gaudio senza fine. 
O Padre, nell’abbondanza dei doni che tu 
elargisci ai tuoi servi, dobbiamo ringra-
ziarti perché sentivamo piena e senza fine 
in Fratel Biagio quella dolcezza che a tratti 
sentiamo anche noi, nei nostri cuori, nella 
nostra preghiera, nel nostro essere Chie-
sa, nel nostro essere fratelli e sorelle soli-
dali. È la dolcezza di essere amati, perdo-
nati e consolati da te. Quante volte par-
lando con lui guardavamo ‘alla sua de-

stra’… Perché eravamo sicuri che tu c’eri. 
Perché quando tu ci guidi, quando sei ‘alla 
nostra destra’, la nostra vita trova il sen-
tiero e il nostro cuore gusta quella dolcez-
za «segreta» di cui parlava Chiara d’Assisi 
(Terza Lettera ad Agnese di Praga, in FC, 
24), la dolcezza che tu riservi a chi in te 
crede, in te spera, te ama. 
Padre buono, il nostro Fratel Biagio ha 
amato la sua Palermo, si è coinvolto nelle 
sue sofferenze e contraddizioni come il 
nostro don Pino Puglisi. Ha amato ogni 
città meta del suo lungo pellegrinaggio, 
ha amato ogni città del mondo. Nella 
Gerusalemme terrena, tu lo sai, Biagio ha 
dato voce al bisogno che abbiamo di te. 
Come fa una città a essere senza Dio? 
Sappiamo bene che questa parola, che 
questa domanda nulla ha a che vedere 
con una sterile nostalgia del passato. Non 
vuol dire – questa domanda – fare di te 
un vessillo, un possesso, un codice mora-
le, una presenza invadente e legiferante, 
che sottrae al creato la sua libertà, il suo 
arbitrio. Quella libertà e quell’arbitrio che 
tu gli hai donato, che tu ci hai donato. 
Non possiamo parlare di te così, stamatti-
na, davanti a Fratel Biagio. Il Dio che non 
può mancare nella città è per lui, profon-
damente, quel povero con cui il tuo Figlio 
si è identificato, quel povero che sei tu. 
Che sei scandalosamente, impensabil-
mente tu. La città degli uomini non può 
essere senza Dio perché non può essere 
senza i poveri, perché non può pensarsi e 
vivere senza fare dei poveri il riferimento 
ultimo, il punto più alto, la vedetta delle 
proprie mura e la base della propria stra-
da. Per questo Fratel Biagio ha dato voce 
a coloro che non hanno voce, a coloro 
che levano il grido della disperazione, a 
coloro che, anche se non lo sanno, si 
attaccano ai beni di questo mondo per 
paura di cadere nel vuoto di una vita sen-
za Dio. Sulle labbra del suo cuore risuo-
navano le parole di Gesù: “I poveri infatti 
li avete sempre con voi” (Gv 12,8). 
“Come fa una città a essere senza Dio?” è 
la domanda che Biagio ha incessantemen-
te incarnato non solo col suo spirito profe-
tico, ma con la libera radicalità della sua 
scelta e con la concreta fattività della sua 
opera, ricordandoci che un cristiano che 
prende sul serio il Vangelo riesce davvero 
a cambiarla, questa città umana: ci ha 
provocati a trovare la nostra risposta, 
ognuno la propria, interrogandoci sul sen-
so del nostro agire come individui. Il segno 
che lascia nel cuore della nostra Palermo è 
un dono grande che abbiamo ricevuto, 
ma anche un compito grande: la sua do-
manda, lo sappiamo, continuerà a provo-
carci intimamente e collettivamente. 
Se per consolarci della perdita di questo 
nostro fratello – perché Fratel Biagio or-
mai era diventato ospite, fratello di ogni 

casa, era diventato ‘nostro’ – dovessimo 
dirci e ripeterci cosa egli ha fatto vera-
mente, ci verrebbero alla mente le parole 
del profeta Michea: «Ha praticato la giu-
stizia» (cfr Mi 6,8), ovvero: ha dato a Dio 
quel che è di Dio (tutto!) e ai fratelli quel-
lo che è dei fratelli (il suo amore, i suoi 
beni, il suo tempo, le sue forze). Con li-
bertà e parresìa! 
Biagio, o Padre, ha amato la pietà. A noi 
appariva sempre in preghiera. A lui hai 
ispirato di ritirarsi nell’eremo per lunghi 
periodi, sull’esempio di Sant’Antonio il 
Grande. Avevamo l’impressione, quando 
ci parlava, che nello stesso tempo fosse 
in contatto con te. Con lui ci sembrava di 
essere in una situazione speciale: parla-
vamo con lui e sentivamo che c’eri tu. E 
sentivamo che c’erano tutti i fratelli e le 
sorelle che egli incontrava sul cammino. 
Davvero Biagio ha vissuto la sua vi-
ta camminando umilmente (e cioè con 
mitezza, dandoci la mano, stando con noi 
all’ultimo posto) con te, con il suo, con il 
nostro Dio, come ci ha ricordato oggi 
Michea (cfr 6,8). 
Padre, noi abbiamo anche visto piangere 
Fratel Biagio. Fa’ che possiamo rimanere 
anche noi turbati perché “l’Amore non è 
amato” e avere lacrime come le sue. Co-
me quelle dell’umile Frate d’Assisi che 
diceva: “Piango la passione del mio Si-
gnore. Per amore di lui non dovrei vergo-
gnarmi di andare gemendo ad alta voce 
per tutto il mondo” (FF, 1413). Biagio ca-
piva, o Padre, che il tuo Messia, Gesù 
Cristo, è assetato di amore. E noi possia-
mo e dobbiamo aiutarlo ad estinguere 
questa sete che continua a gridarci dalla 
croce, attraverso l’amore e il servizio ai 
più poveri tra i poveri, che “hanno sete di 
Chiesa” (G. Dossetti, Piano di studi del 
Centro di documentazione, 1953). Di una 
Chiesa povera, dei poveri e per i poveri. 
Accogli tra le tue braccia, o Padre, Fratel 
Biagio. Accoglilo come egli ci ha accolto. 
Sii misericordioso con lui: come egli lo è 
stato con noi. Capace di compassione, di 
amore viscerale, come te. Donaci di cam-
minare sempre con te, di camminare 
assieme tra di noi, e di camminare assie-
me a tutti coloro che non sono con noi, 
che sono lontani da noi, ma sono forse 
più vicini a te. Sarà questo o Padre il vero 
sinodo, il sinodo di una Chiesa nuova, di 
una Palermo nuova che non finiamo di 
sperare, ma per la quale dobbiamo conti-
nuare a lottare, con l’intemerata spudo-
ratezza dei tuoi ‘santi folli’, dei tuoi giulla-
ri, la stessa temerarietà, la stessa follia di 
Biagio che da oggi è nelle tue mani e che 
pure tu ci lasci accanto come seme del 
Regno a Palermo e nel mondo. Accanto a 
noi, per sempre.  
Amen. 

+ Corrado Lorefice 



 
 
 
 Abitare è uno tra i verbi più belli che possano esistere, richiama 
il senso di calore, di famiglia, di casa, di amore. Tuttavia questo 
richiamo continuo e costante a dinamiche tipicamente umane, 
non sempre combacia con il termine abitare. Non sempre si 
abita in una casa, talvolta si abita in una strada, sul ciglio di un 
marciapiede, sulle scale di una vecchia chiesa, ai lati di vetrine 
luminose o peggio ancora nelle periferie tra campi incolti per 
evitare totalmente l’incontro con l’altro uomo. Stiamo parlando 
di realtà umane che la letteratura scientifica ha definito storie a 
limite o, peggio ancora, classificato come un vero e proprio fe-
nomeno sociale chiamato barbonismo. Si tratta di un vero e 
proprio popolo invisibile allo sguardo di tanti, nonostante sia 
sotto gli occhi di tutti.  
Nei meandri di queste realtà ci sono storie di vita che nemmeno 
immaginiamo, tanto lontane da chi la strada la sceglie come 
forma di libertà o ribellione alle regole sociali. In strada trovia-
mo un crogiuolo di storie umane tanto simili quanto diverse tra 
loro. Ci sono le vittime della crisi economica, extracomunitari 
che non sono mai riusciti integrarsi, uomini e donne che non 
sono stati capaci di gestire il peso del lutto o della separazione, 
persone con disturbi psichici che non hanno affrontato nel giu-
sto modo la malattia. Forse ci sarà anche chi la strada l’ha scel-
ta, ma sinceramente si fa parecchia fatica a crederci.  
Sono innumerevoli le persone che evitiamo, ignoriamo, schivia-
mo, dimentichiamo, lasciando loro in comodato d’uso la strada 
per poi rivendicarla quando si avvicinano un po’ di più alle no-
stre case. Mentre noi li cacciamo e li rifiutiamo, c’è la strada ad 
accoglierli tutti, senza distinzione alcuna, che li nutre, li ama, li 
strazia, talvolta li uccide.  
Proprio in strada, nel silenzio di un’ancora tiepida sera autunna-
le, tornava alla “Casa del Padre” Pawel, nell’indifferenza più 
totale, senza qualcuno che gli tenesse la mano o ne raccogliesse 
l’ultimo respiro. Nemmeno chi era alla guida dell’auto che gli ha 
stroncato la vita si era accorto di lui, non lo ha soccorso. Pawel 
per la società non aveva un’identità come non aveva un tetto 
sotto il quale tornare. La sua casa era una campagna nella peri-
feria del nostro paese proprio alle spalle delle strade principali 
percorse ogni giorno da tantissime persone. Il suo tetto era cie-
lo, talvolta limpido e terso, altre volte cupo e violento, lo stesso 
cielo che un po’ da sempre custodisce i sogni disillusi degli abi-
tanti della strada. Pawel era un senza fissa dimora, era uno di 
quelli che comunemente chiamiamo barboni o più elegante-
mente clochard e la sua vita, una vita ai margini. Un’esistenza la 
sua al perimetro di una società che corre troppo in fretta la-
sciando indietro tanti uomini e tante donne. Nello stesso posto 
nel quale Pawel “abitava” o per meglio dire “sopravviveva”, vi 
erano altre persone: tra queste una disabile grave, un’anziana 

signora malata che sta affrontando una fase post operatoria e 
altri che, per motivi diversi, oggi non ci sono più. La maggior 
parte dei senza fissa dimora non ha un progetto di vita, non ha 
sogni da realizzare. Il concetto di vita per un senza fissa dimora 
si riduce ad un puzzle esistenziale ridotto a brandelli dove l’alcol 
diventa l’unica assurda e paradossale soluzione all’incapacità di 
rimettere insieme le tessere della propria esistenza.  
Da qualche anno la Caritas Parrocchiale anche attraverso il ser-
vizio “mensa da asporto” dedicato a don Roberto Malgesini (il 
sacerdote ucciso a Como il 15 settembre 2020 da uno dei suoi 
assistiti), prova a stare accanto a queste persone, ma c’è qual-
cosa che non permette loro di aggrapparsi alle nostre mani. 
Tanti si rendono impermeabili ad ogni possibile relazione o con-
tatto umano, hanno ispessito il proprio abbigliamento di più 
giacche, sacchetti, coperte, fino a coprirsi ogni lembo di pelle; è 
la loro corazza. Hanno fatto della diffidenza un vero e proprio 
meccanismo di difesa.  
La nostra esperienza come volontari non ha mai risolto i loro 
problemi, né li ha protetti dai mille pericoli che la strada ha insiti 
in sé. Ma nel profondo del nostro cuore vogliamo ancora prova-
re ad essere un bagliore di speranza, un viso amico in un giorno 
come altri, una mano tesa verso chi più non crede nelle atten-
zioni umane. Siamo coscienti che il nostro operato è meramen-
te assistenziale, non abbiamo i mezzi per poter operare in mo-
do differente. Oggi siamo solo capaci di offrire loro un pasto 
dignitoso, ma questo non basta. Non è sufficiente accogliere in 
modo provvisorio, tamponare l’emergenza, occorre pensare a 
come offrire qualcosa che si estende nel tempo e non si esauri-
sce con l’oggi. Occorre donare speranze per il domani e progetti 
per il futuro. Non basta una cultura meramente assistenziale, 
occorre un vero e proprio intervento in prospettiva pedagogica 
che possa favorire il reinserimento sociale delle persone che 
abitano la strada, non è sufficiente garantire la sopravvivenza se 
poi non si fa nulla per conferire alla persona nuova dignità, 
offrendo la possibilità di lasciare la strada. Un intervento peda-
gogico di reinserimento sociale può iniziare solo nel momento 
in cui l’intera società si fa carico di questa problematica.  
Per una società, riconoscere le proprie responsabilità nei con-
fronti dei senza fissa dimora, vuol dire prima di tutto farsi carico 
di loro ed intervenire in modo concreto attraverso una pro-
spettiva che guarda alla povertà non solo come ad una forma di 
deprivazione fatta di bisogni cui occorre rispondere, ma come 
ad una biografia segnata da eventi critici, rotture relazionali, 
problematiche che si sono accumulate fino a restringere e a 
compromettere, in modo grave, la libertà di scelta e di pro-
gettualità dell’individuo. Quest’ultimo va cercato, incontrato, 

Don Roberto accoglie Fratel Biagio durante il suo pellegrinaggio 
per le strade dell' Italia e dell'Europa per portare un messaggio  
di pace e speranza a tutti coloro che incontra.  



accolto, ascoltato e poi accompagnato. L’uomo non vive soltan-
to di beni necessari alla sopravvivenza, vuole vivere da uomo.  
Quello che accade nei nostri territori, sulle nostre strade, nelle 
strutture e nei servizi che si occupano di inclusione sociale, non 
riguarda solo la Chiesa, la politica, le istituzioni ma riguarda l’in-
tera comunità, riguarda nel nostro piccolo ciascuno di noi. Se 
esiste un popolo invisibile, la colpa è anche un po’ nostra, per-
ché siamo noi la società moderna. Ognuno di noi li ha esclusi, 
abbandonati, dimenticati. Ogni qualvolta un singolo individuo 
sceglie la strada è un fallimento per ognuno di noi. L’esclusione 
è prima di tutto nelle nostre teste, nei nostri cuori, nel nostro 

modo di agire e pensare. È questo il motivo per il quale siamo 
incapaci di affrontare realtà complesse come la povertà estre-
ma. Forse dovremmo tutti un po’ riflettere e fare i conti con 
interrogativi che sembrano quasi schiacciare le nostre coscien-
ze. Possiamo vivere inermi mentre altri uomini e donne vivono 
e muoiono ad un passo da noi nella povertà più assoluta? Ci 
fanno così tanta paura queste persone? Eppure non hanno mai 
fatto male a nessuno. Forse non ci accorgiamo che da loro pos-
siamo solo imparare il vero senso della vita e, attraverso di loro, 
incontrare Dio. 

Gina Auriemma 

Se vissuta nell’isolamento e nell’abban-
dono la malattia può diventare disuma-
na. Nel Messaggio per la Giornata mon-
diale del malato che sarà celebrata il 
prossimo 11 febbraio, il Papa indica la 
compassione, da abbinare alla cura, co-
me atteggiamento, come stile di condivi-
sione della sofferenza. 
Sullo sfondo il Cammino sinodale che sta 
impegnando la Chiesa tutta, dalle realtà 
più locali alla sua dimensione universale. 
Infatti «proprio attraverso l’esperienza 
della fragilità e della malattia – sottolinea 
Francesco – possiamo imparare a cammi-
nare insieme secondo lo stile di Dio, che 
è vicinanza, compassione e tenerezza». 
Significa che «lo smarrimento, la malattia 
e la debolezza non ci escludono dal po-
polo di Dio, anzi, ci portano al centro 
dell’attenzione del Signore, che è Padre e 
non vuole perdere per strada nemmeno 
uno dei suoi figli». No quindi alla cultura 
dello scarto, sì alla parabola del Buon 
Samaritano come modello di attenzione 
verso i più deboli. Una scelta, un atteg-
giamento oggi davvero controcorrente. 
Perché ormai «il livello delle disugua-

glianze e il prevalere degli interessi di 
pochi incidono ormai su ogni ambiente 
umano in modo tale, che risulta difficile 
considerare “naturale” qualunque espe-
rienza. Ogni sofferenza si realizza in una 
“cultura” e tra le sue contraddizioni». Ciò 
che primariamente importa al Papa nel 
suo Messaggio però è riconoscere, per 
superarla, «la condizione di solitudine, di 
abbandono» del sofferente. Un’atrocità 
che si può vincere facilmente con «un 
attimo di attenzione, con il movimento 
interiore della compassione». 
Quella che muove il samaritano, uno 
straniero verso il poveretto derubato e 
malmenato dai malfattori. Prendendosi 
cura della vittima, trattandola da fratello, 
quell’uomo sconosciuto «senza nemme-
no pensarci, cambia le cose, genera un 
mondo più fraterno». É lui, l’immagine 
dell’impegno della Chiesa di fronte alla 
malattia se vuole «diventare un valido 
“ospedale da campo”: la sua missione, 
infatti, particolarmente nelle circostanze 
storiche che attraversiamo, si esprime 
nell’esercizio della cura. Tutti siamo fragili 
e vulnerabili; tutti abbiamo bisogno di 

quell’attenzione compassionevole che sa 
fermarsi, avvicinarsi, curare e sollevare. 
La condizione degli infermi – prosegue il 
Papa – è quindi un appello che interrom-
pe l’indifferenza e frena il passo di chi 
avanza come se non avesse sorelle e fra-
telli». Un impegno da tradurre nel tempo 
corrente. 
«Gli anni della pandemia – sottolinea in 
proposito Francesco – hanno aumentato 
il nostro senso di gratitudine per chi ope-
ra ogni giorno per la salute e la ricerca. 
Ma da una così grande tragedia collettiva 
non basta uscire onorando degli eroi. Il 
Covid-19 ha messo a dura prova questa 
grande rete di competenze e di solidarie-
tà e ha mostrato i limiti strutturali dei 
sistemi di welfare esistenti. Occorre per-
tanto che alla gratitudine corrisponda il 
ricercare attivamente, in ogni Paese, le 
strategie e le risorse perché ad ogni esse-
re umano sia garantito l’accesso alle cure 
e il diritto fondamentale alla salute». 
Anche in chiave più squisitamente socia-
le, cioè, va vissuto in pienezza il richiamo, 
espresso nel titolo del Messaggio, alla 
«compassione come esercizio sinodale di 
guarigione». Un impegno che so riassu-
me nel semplice invito, tratto dal Vangelo 
di Luca: «Abbi cura di lui». 

Riccardo Maccioni 
in Avvenire, 10.1.2023 

 
ore 18:30  

Santo Rosario 
 

ore 19:00  

Santa Messa   
 



Cosa donano oggi i Magi al Dio vivente?  
È questa la domanda che da ben dodici 
anni noi giovani della parrocchia ci ponia-
mo nel progettare quella che inizialmen-
te chiamavamo “Cavalcata dei Magi”, 
divenuta poi “Rievocazione del Natale del 
Signore”.  
Dopo due anni di pausa per via dell’e-
mergenza sanitaria finalmente gli abiti di 
scena sono stati tirati fuori dagli scatolo-
ni, le luci della chiesa hanno di nuovo 
illuminato la navata, un canto soave ha 
ridato voce alle scene evangeliche men-
tre gli applausi hanno dato voce ai tanti 
occhi che ammiravano il comporsi della 
scena più bella di sempre: “Maria, Giu-
seppe e il Bambino, che giaceva nella 
mangiatoia” (Luca 2,16). 
Un progetto sicuramente dinamico que-
st’anno, nato da un’idea che ha preso 
forma, come sempre in un tempo tanto 
breve, in solo una settimana per realizza-
re quello che in tanti avete visto. Tema 
principale della manifestazione è stata 
senza alcun dubbio la guerra in Ucraina. 
Infatti, il protagonista e filo conduttore 
della narrazione dell’intera rappresenta-
zione è stato Sviatoslav, pastore ucraino, 
una figura attraversata dai colori dell’u-
manità. Con la sua persona abbiamo vo-
luto dare un volto alla paura, all’angoscia, 
alla delusione, alla vergogna ma anche 
alla misericordia, alla giustizia, alla pace. Il 
pastore nel condurre la narrazione ci ha 
portato simbolicamente nei luoghi della 
guerra, per un attimo ci siamo sentiti 
tutti un po’ lì, sotto quel cielo buio e su 
quella terra teatro di continui bombarda-
menti.  
Il personaggio del pastore è stato il sim-
bolo dell’intero popolo Ucraino, popolo 
martoriato che ancora attende la pace in 
quella terra che per tanti anni è stata 
definita “terra dei girasoli”. A tutti i pre-
senti ha chiesto di mettersi al suo posto, 
di provare, almeno per un attimo, ad 
immaginare quello che si prova, quello 
che si avverte, quello che si sente. Nel 
frattempo mentre la chiesa veniva avvol-
ta dal buio totale, una lanterna, simbolo 
di pace, tra le mani di due bambini veniva 
portata sulla scena principale. È la luce 
della pace che va a lenire l’angoscia e la 
paura che segnano il volto del pastore e, 
di conseguenza, dei tanti che vivono la 
drammatica esperienza della guerra, del-
la distruzione, della fame. Il pastore ha 
accolto i bambini portatori di luce, serba-
toi di speranze e, tenendoli per mano, 
con loro si è allontanato.  

Un dolce canto ha segnato l’inizio delle 
scene evangeliche che si sono susseguite 
l’una dopo l’altra fino alla nascita del Si-
gnore. A questo punto Sviatoslav è rien-
trato in scena e con forti parole ci ha ri-
portato in Ucraina. Ha annunciato l’arrivo 
dei pastori, i primi che giunsero alla 
grotta.  I pastori quest’anno sono stati 
proprio i figli della martoriata terra ucrai-
na. Ad indossare i loro abiti, come da 
tradizione, sono stati i ragazzi dell’orato-
rio parrocchiale che, dopo aver percorso 
la navata si sono “inginocchiati ad adora-
re il nuovo Nato”. Tra le loro mani tante 
lanterne che hanno dato luce e calore 
alla scena ormai composta. Mentre si 
accingevano ad attraversare la navata, la 
voce sommessa del pastore ha ricordato 
le innumerevoli vittime della guerra: i 
450 bambini uccisi e i 13000 bambini 
deportati, ha chiesto ed implorato perdo-
no al Signore per ogni singolo giorno di 
guerra, per il freddo e il buio di questi 
interminabili giorni. 
Dopo l’arrivo dei pastori si è unita alla 
scena la “stella cometa”, con essa il tono 
di voce del protagonista è cambiato. Non 
più parole forti, la rabbia e la delusione 
hanno lasciato spazio alla speranza. La 
stella ha illuminato la scena ed ha annun-
ciato l’arrivo dei Magi.  Ed ecco che ritor-
na la nostra domanda: “Cosa donano 
oggi i Magi a questo Bambino?”. Non 
oro, incenso e mirra; i loro scrigni vorreb-
bero contenere ben altro!  
Quest’anno il Signore, più di sempre, ci 
chiede in dono solo e soltanto gesti tene-
ramente umani. In quegli scrigni: mani 

tese, abbracci, carezze, porte aperte che 
spazzano via gli egoismi, l’indifferenza, 
l’odio. Gli scrigni così piccoli diventano 
enormi e sapete perché? Perché conten-
gono tutto ciò che occorre per poterci 
definire uomini e donne capaci ancora di 
amare, capaci ancora di saper scegliere il 
bene. Ed è questa allora la risposta alla 
nostra domanda: quegli scrigni portati 
dai quei tre uomini coraggiosi partiti da 
lontano per seguire la loro stella si fanno 
involucro di speranza, di forza, di corag-
gio. Al Dio i Magi vivente donano oggi 
proprio questo: speranza, forza, corag-
gio. Proviamo tutti ad essere come loro, a 
non aver paura di mettersi in cammino 
sapendo bene che non sarebbe stato un 
viaggio semplice. Non lo è mai quando si 
hanno poche certezze, quando di fronte 
si hanno le tenebre, il deserto. Come lo-
ro, anche noi troviamo il coraggio di 
metterci in cammino nonostante ci sen-
tiamo timorosi, stanchi e fragili. Anche i 
Magi forse lo erano, ma in ogni modo 
cercarono di non perdere mai di vista la 
loro stella, che brillava anche di giorno. 
Non perdiamo di vista la nostra stella!  
Quel Bambino che è nato per noi, oggi ci 
chiede di avere fede.  
Sull’esempio dei Magi continuiamo il no-
stro viaggio, continuiamo ad essere por-
tatori di speranza, serbatoi di forza, sor-
genti di coraggio, costruttori di pace. Solo 
così l’Ucraina tornerà ad essere ancora la 
bella la terra dei girasoli, solo così gli an-
geli cesseranno di tacere e i bambini po-
tranno gridare al mondo intero: “è vera-
mente divampata la pace”! 

2022 - 24 febbraio - 2023 * Un anno fa iniziava la guerra in Ucraina 
Il ricordo del messaggio di Pace dei giovani e dei ragazzi dell’Oratorio Parrocchiale 



Carissimi amici tutti  
della Comunità di San Gennarello, 
con gioia vi comunico che domenica 26 
febbraio 2023, nella parrocchia San Fran-
cesco di Paola in Scafati, sarò istituito 
Accolito, durante la celebrazione Eucari-
stica delle ore 11:00, presieduta dal no-
stro Vescovo Francesco. 

L’esperienza che vivo in preghiera, consumando l’Eucarestia, 
ripercorre ciò che ho imparato in questi cinque anni di semina-
rio, ovvero quanto è bello stare alla presenza del Signore e così, 
sempre mi rivolgo a Lui donandogli tutta la mia libertà e volon-
tà, chiedendo di ricevere il suo amore e la sua grazia. Ora, conti-
nuando il mio cammino, e in modo particolare lo studio dei sa-
cramenti, desidero vivere questo ulteriore passaggio verso una 
consacrazione sempre più totale a Dio e ai fratelli, ovvero il mi-
nistero di “Accolito”.  
Nel cammino formativo di un seminarista verso il sacerdozio, ci 
sono diverse tappe che lo aiutano a discernere la chiamata del 
Signore e a rispondere ad essa generosamente configurandosi 
a Cristo riconoscendo i suoi doni. Dopo l’Ammissione agli Ordini 
Sacri e il Ministero del Lettorato, vi è la tappa dell’accolitato, 
l’ultima, prima del diaconato e del presbiterato.  
Devo ammettere di essere piuttosto emozionato!  
Questo ministero, nel suo concreto esercizio, è destinato a 
mettere in risalto l'intimo legame che esiste tra l'Eucaristia e la 
carità. La celebrazione eucaristica, infatti, non solo presuppone 
la carità verso i fratelli, come impegno di donazione e come 
volontà di riconciliazione, ma implica, nell'atto in cui si compie, 
un atteggiamento di amore che si esprime nei molteplici e di-

versi compiti di accoglienza, di solidarietà, di comunione con 
tutti, ma soprattutto con i più deboli e con i più poveri.  
L’accolito vive questa chiamata tra i momenti liturgici e i mo-
menti concreti del suo quotidiano (il Cristo dell’altare e il Cristo 
vivente nell’uomo). Cercherò di farmi strumento dell’amore di 
Cristo e della Chiesa nei confronti delle persone più bisognose, 
deboli, povere e malate attuando il comando di Gesù agli apo-
stoli durante l’ultima cena “amatevi l’un l’altro, come io ho 
amato voi”. È vero, sarà un carico di responsabilità importante 
che desidero vivere soprattutto con fede, con la certezza, cioè, 
del fatto che se il Signore chiama ad responsabilità, dona anche 
la forza per affrontare tutto ciò che da essa deriva. Questa è 
una promessa molto consolante, che mi aiuta a non bloccarmi 
su quel vago senso di inadeguatezza che ho o che, inevitabil-
mente, mi porto dentro ma, piuttosto, a dare il meglio di me in 
ogni cosa. Per me è un prendere sempre con maggiore impe-
gno quella formazione spirituale, umana e culturale che deve 
essere essenziale per un sacerdote.  
Per poter vivere tutto ciò ho bisogno anche di voi, del vostro 
sostegno e della vostra preghiera che mai è venuta meno in 
questo mio cammino di sequela a Cristo. Chi intraprende un 
cammino dovrebbe essere soprattutto un uomo di comunione 
e di dialogo, che cerca con umiltà la collaborazione e l’aiuto dei 
suoi fratelli, vi chiedo di essermi vicino nella preghiera e, per chi 
vorrà, anche con la presenza a Scafati. 
Profondamente persuaso che tutto ciò che faccio desidero farlo 
per amore, con il cuore colmo di gioia, con il desiderio di rive-
derci tutti, con la speranza che ci viene dal Signore, vi saluto con 
profondo affetto e amicizia.  
Cari saluti...                                                                        vostro Mario 

Il messaggio del nostro seminarista Mario che si appresta ad essere istituito Accolito 

 

CONFESSIONI e DIREZIONE SPIRITUALE - Tutti i giorni. 
Sabato e Domenica si prega di concordare di persona con il parroco  
 

ADORAZIONE EUCARISTICA - Venerdì 3* - Giovedì 16 -23 febbraio 
ore 10:00 S. Messa - Adorazione Eucaristica personale 
ore 15:00 Coroncina della Divina Misericordia 
ore 18:30 Preghiera Comunitaria - Benedizione Eucaristica 
* Venerdì 3 febbraio: S. Messa ore 19:00 - Benedizione della gola 
 

SANTO ROSARIO - Tutti i giorni ore 18:30 
 

San Ciro medico e martire - S. Giovanni Bosco venerdì 31 gennaio  
 

San Biagio vescovo e martire venerdì 3 febbraio  
ore 19:00 S. Messa - Benedizione della gola 
 

Primo venerdì del mese dedicato al SS. Cuore di Gesù 3 febbraio  
Santi Cirillo e Metodio, patroni d’Europa 14 febbraio 
 

“UN VIAGGIO SPIRITUALE IN TERRA SANTA…” - Catechesi & Arte 
Martedì 14 - Mercoledì 15 ore 20:00 

INIZIO DELLA QUARESIMA - Mercoledì delle Ceneri 22 febbraio 
Il programma sarà pubblicato in seguito 
 

PULIZIE DELLA CHIESA - Il mercoledì ore 9:30 
 

ORATORIO PARROCCHIALE - Il sabato ore 16:30 
 

* Vivere la carità in Parrocchia 
CENTRO DI ASCOLTO - CARITAS PARROCCHIALE  
CENTRO ASCOLTO MEDICO “San Giuseppe Moscati “ 
MENSA DA ASPORTO “don Roberto Malgesini” 
“La Culla di Maria” per il sostegno di bambini 0-12 anni 
 

SEGRETERIA PARROCCHIALE per informazioni e certificati 
lunedì - mercoledì - venerdì ore 10:00-12:00 
 
A SCUOLA DI PRIMO SOCCORSO - Lezione interattiva gratuita 
sulle manovre di disostruzione pediatriche  
a cura dell’Associazione Onlus “Fate di Arianna” 
Sabato 4 febbraio ore 16:15 - Salone Parrocchiale 

Un gesto di preghiera e di carità. È possibile offrire l’olio che alimenta la Lampada che notte e gior-
no arde dinanzi al SS. Sacramento custodito Tabernacolo della nostra Chiesa. Parte di questo olio 

sarà utilizzato dalla Caritas Parrocchiale per chi vive situazioni di povertà. Sulle confezioni di olio [di mais o di oliva, da deporre di-
nanzi all’altare prima della celebrazione] si può applicare un biglietto con una richiesta di preghiera. Grazie. 

 


