ANVERIYS
WRTYR

H

oJY Vol | anpiaTe €[]
veTe SEIT, PORTIATE |

[hi€ ma loHo FRUTT, ¢

SCELT, oy € L DOSTRO /

| .Pzﬁoc’sn"mwm@wo |

PERLHE Rimanoa

Sac. Aaffaele Rianna, parroco

MMXVI

Nons. francesco Montella | -

MDCCXVI

La nuova Icona di San Gennaro vescovo e martire
per la Chiesa Parrocchiale di San Gennarello di Ottaviano



PREGHIERA A SAN GENNARO

lorioso San Gennaro,
insieme con te benediciamo la Trinita Santissima,
Dio di prowidenza infinita,
per i grandi segni del Suo amore
profusi nel corso dei secoli
per mezzo della tua eroica testimonianza.

Guarda benigno la terra di San Gennarello
che t’linvoca come suo patrono.

AlPombra di questa tua immagine,

che da tre secoli si erge a nostra protezione,
questo popolo ha vissuto,

generazione dopo generazione,

gioie e angosce, progetti e speranze,

gesti di coraggio e debolezze e,
dffidandosi alla Provvidenza Divina,
sempre pit grande dei suoi limiti,

ha lavorato duramente per costruire

una casa comune di pace e concordia.

Assisti i poveri, gli emarginati,
che cercano uno spazio di vita e di speranza;
alimenta nelle nuove generazioni

la fede che ci é stata trasmessa;

resti vivo e coerente

il senso dellonesta e della generositd,

la concordia operosa, I'attenzione ai piccoli,
agli anziani e ai sofferenti,

'apertura verso 'umanita

che in ogni parte del mondo soffre,

perché non manchi mai ad ogni uomo

la casa, il pane e il lavoro.

Glorioso nostro Patrono,

come ribolle il tuo sangue,

cosi la nostra fede rifiorisca

e il nostro cuore palpiti solo per Dio,

luce, speranza e riposo delle anime nostre.
La tua protezione ci accompagni

nel nostro cammino

oggi e sempre.

Amen.




PARROCCHIA SAN GENNARO

E DIOCESI DI NOLA
ONTIVNNIO NVS N

\

80044 OTTAVIANO (NA) = 1716-2016 IUBILAUM

Carissimi Amici,

con grande gioia presento la nuova Icona di San Gennaro vescovo e martire. E il mio dono alla no-
stra Comunita cristiana in ricordo sia del Giubileo Parrocchiale, sia dell’arrivo dell’Insigne Reliquia
“ex ossibus” di San Gennaro. Abbiamo avuto la grazia di vivere un anno speciale che il Santo Padre
Francesco ha reso per noi “Santo” con il dono dell’Indulgenza Plenaria. Un tempo di misericordia,
fecondo di grazia, in cui abbiamo fatto memoria dei 300 anni della fondazione della Chiesa e della
Comunita di San Gennarello.

L’icona nasce nei primi secoli del cristianesimo per testimoniare lo splendore del Dio fatto uomo e la
dignita dell’'uomo creato a immagine e somiglianza del suo Creatore. Non & una semplice immagine,
ma luogo in cui si rivela il Divino, che ci permette di entrare in comunione con chi vi & rappresenta-
to, in quanto e santificata dal nome di Dio e dai nomi degli amici di Dio.

E certamente un’opera “bella”, preziosa, unica, frutto della preghiera e della competenza di Sr. Con-
cetta Giordano, che vivamente ringrazio per averla pensata, disegnata e dipinta, “scritta” per noi.
Ma ancora di piu € un’opera che annuncia, manifesta ed esprimere la realta spirituale della nostra
fede e del mistero di Dio che si svela a noi. E, dunque, un’opera teologica che ci permette di vedere
cio che é invisibile: cio che il Vangelo e gli altri testi dicono con la parola, I'iconografo lo annuncia coi
colori e lo rende visibile, anzi, presente [Concilio Costantinopolitano IV (869-870), can. 3].

Offrendo alla vostra devota attenzione quest’lcona, desidero porre sotto i vostri occhi la figura di
San Gennaro che, guidato dallo Spirito Santo, ha seguito Gesu in vita e in morte, scorgendo la via
per la quale & giunto alla perfetta unione con Cristo.

San Gennaro, i Santi, sono amici ed eredi del Signore Gesu, nostri modelli e patroni. Ci amano, ci soc-
corrono, intercedono per noi, in forza del misterioso vincolo di comunione fra i membri della Chiesa
pellegrina nel mondo e coloro che sono gia entrati nella Gerusalemme del cielo, nel Paradiso.

Sia questa nuova lcona del Santo vescovo e martire Gennaro guida per la nostra vita di cristiani
ispirazione per le nostre scelte, affinché tutti noi, che siamo Chiesa: comunita dei credenti presen-
te qui a San Gennarello da tre secoli, possiamo essere sempre pil una famiglia, dove ognuno si
sforzi di comprendere, perdonare, aiutare, condividere; dove I'unica legge che ci lega e ci fa essere
veri discepoli, sia I'amore scambievole.

Dio vi benedica e, per intercessione di San Gennaro, rivolga su di voi il suo Volto di Misericordia!

Sac. Raffaele Rianna
parroco
San Gennarello di Ottaviano,
19 settembre 2016
1711° anniversario del martirio di San Gennaro



Premessa.

Il linguaggio corale dell’arte sacra, sperimentato dopo un
primo corso di iconografia dal tema: “ll volto misericordio-
so di Nostro Signore Gesu” dell’iconografo russo Rublev,
tenutosi presso la parrocchia di San Gennaro in San Gen-
narello nel luglio 2015 e organizzato dal Servizio per la Li-
turgia della Diocesi di Nola (fig.1), ha suscitato nel parroco
don Raffaele Rianna, il desiderio di donare alla sua comu-
nita un’icona di San Gennaro vescovo e martire, per ricor-
dare i 300 anni della fondazione della Chiesa e della Comu-
nita di San Gennarello, avvenuta nel 1716 ad opera di
mons. Francesco Montella, protonotario apostolico e sa-
crista maggiore della Cattedrale di Napoli.

La commissione di un’icona, gia di per sé, evento impor-
tante sia per il committente, sia per I'iconografo, si inseri-
sce poi in un discorso ancora piu ampio di grazia in quanto
la Chiesa intera sta vivendo il Giubileo della misericordia,
indetto da papa Francesco e aperto I’'8 dicembre 2015.
Nello stesso giorno, nella Chiesa Parrocchiale di San Gen-
naro in San Gennarello, veniva proclamato il Rescritto del-
la Penitenzieria Apostolica che, per mandato del Santo
Padre Francesco, concedeva alla Comunita il prezioso do-
no dell’'Indulgenza Plenaria per un intero anno, fino all’8
dicembre 2016.

Quale evento pil grande di un Giubileo Parrocchiale pote-
va meglio preparare i cuori per accogliere e contemplare
un’icona del santo martire Gennaro a cui & dedicata la
chiesa? Anche l'iconografa sr. Concetta Giordano®®, come
testimone della fede, dopo aver varcato la Porta Santa,
sotto la protezione di Maria, ha iniziato il suo discernimen-
to “penitenziale” con l'invocazione dello Spirito Santo e
avendo come unico desiderio la consegna alla comunita
cristiana di un’icona che potesse essere poi, consacrata e
contemplata.

Inserita dentro lo spazio sacro, questa icona deve condur-
re ogni fedele, come avviene nella liturgia, nel cammino
trinitario che & un cammino sempre purificativo - illumina-
tivo - unitivo.

1. Il corpo del Verbo incarnato - la dinamica trinitaria
e la partecipazione della Terra ai doni del Cielo

L'icona non & semplice arte sacra, bensi arte per il culto
per cui il “criterio-guida” per quest’arte cristiana e quello
di usare il linguaggio stesso del Verbo Incarnato che non
ha mai smesso di presentare semplicemente se stesso, la

sua persona, il suo “Corpo” come discorso ultimo e defini-
tivo. Non un precetto, non un semplice discorso, non una
scuola di pensiero, ma una Persona, Gesu, Figlio del Dio
vivente. La Sacra Scrittura ci presenta un affascinante e
misterioso linguaggio riguardo a questo “Corpo” che é
tempio, altare, pietra di fondazione, pietra angolare per
cui la “forma” non diventa un accessorio superfluo, ma &
corrispondenza viva e adeguata del suo contenuto. L’icona
diviene cosi teologia dell'immagine per cui, nella tradizio-
ne cristiana, il corpo di Cristo, soprattutto nella sua posi-
zione di Crocifisso (fig. 2) diventa il modello formale di
molte chiese. Il Crocifisso, infatti,
diventa lo schema architettonico
(fig. 3) dove l'incrocio tra asse
verticale (navata) e asse orizzon-
tale (transetto), diventa il “punto
dell’Incontro”, dove si colloca il
presbiterio: luogo sacramentale
di efficace irradiazione e conver-
genza (fig. 4). Il suo perimetro si
dilata e si espande per assimilarsi
ad una architettura, (fig. 5) ad un
piccolo tempio, ad uno spazio
pregnante come una cattedrale
dove ogni spazio diventa comu-
nicazione della vita e dei misteri
di Cristo, un sacro recinto che
diventa sintesi dell’economia
della salvezza, cioe il mistero del-
la volonta divina, “il disegno
(oeconomia) di ricapitolare in
Cristo tutte le cose (Ef 1,10).
Abbiamo cosi il nartece (spazio
d’ingresso) una navata, un tran-
setto, un presbiterio, un coro,
(fig. 3); ognuno di questo sacro
spazio va varcato, vissuto con
fede e contemplato perché ac- ™ Sl |
compagni il fedele al rito liturgi- o
co per cui, da quando attraver-
siamo il sagrato, fino al presbite-
rio e il coro, noi iniziamo un cam-
mino, un itinerario liturgico che *
ha una meta definita e identifica-
tiva per il cristiano: l'incontro !
con Cristo. Questo pellegrinag-
gio, soprattutto nelle chiese anti- |
che, & accompagnato dalla teolo- &
gia delle immagini.

Con i nostri piedi fisici varchiamo
il nartece, la navata, il transetto,
il presbiterio e, con i nostri piedi
teologici nel momento della Con-
sacrazione ci presentiamo all’E-
vento fondatore: Cenacolo-
Calvario-Tomba vuota. Il cammi-
no, infatti & arricchito anche dal-
la visione delle immagini
(affreschi o icone), che parlano
della presenza di Dio fatto uomo
in mezzo a noi, della comunione
di Dio con I'uomo. Questa pre-
senza misteriosa prepara il cuore
alla massima presenza sacra-
mentale di Cristo nell’Eucarestia

fig. 3

CORO

PRESBITERIO

TRANSETTO

NAVATA

SPAZI DI
INGRESSO




per cui, il fedele e il sacerdote, attraverso la concelebrazio-
ne della santa Messa, — come ci ricorda Nicolas Cabasillas
— camminano, con gli occhi dell’anima e con i piedi teologi-
ci al Calvario che & I'intero evento Pasquale, cioé la Pasqua
di Crocifissione e la Pasqua di Risurrezione.

Come la liturgia, che appunto significa azione favorevole
del popolo, anche I'edificio ecclesiale e tutte le sue imma-
gini, non sono fini a se stesse, ma a servizio dei fedeli.
Questo ¢ il motivo per cui possiamo dire che I'icona, arte
per il culto, non puod essere definita solo arte sacra, collo-
cata in un posto qualsiasi e li dimenticata, ma sia nella for-
ma che nel contenuto essa partecipa dell’azione liturgica,
e a servizio dei fedeli che, contemplandola, vivono purifi-
cazione, illuminazione ed esperienza unitiva. Questi tre
aspetti pertanto costituiscono le caratteristiche di ogni
mistagogia sacramentale e possono essere definiti come
tre fasi “dell’itinerario dell’anima a Dio”. Tutte e tre le fasi
devono essere presenti in ogni forma sacra che cosi risulta
completa e organica, non solo nell’insieme, ma anche nel-
le singole parti con una propria unitarieta.

San Giovanni Damasceno, strenuo difensore delle icone
scrive: «Se un pagano viene da te dicendo: “Mostrami la
tua fede”, tu conducilo in una chiesa e mettilo davanti alle
immagini sacre!». Con queste parole il santo dottore vole-
va dire che l'icona va vista dentro il mistero centrale del
cristianesimo, cioé nell’economia dell’Incarnazione. Il Da-
masceno, nel rispondere agli iconoclasti che sostenevano
che non bisognava dipingere icone perché né Dio, né suo
Figlio potevano essere rappresentati, risponde che é giu-
sto non dipingere I'immagine di Dio perché egli € ineffabi-
le, invisibile, infinito; tuttavia con I'Incarnazione I'Invisibile
ha preso forma, quantita, colore.

Ormai, attraverso I'umanita di Cristo, si manifesta la divini-
ta e gli avvenimenti della sua vita, il suo insegnamento, i
suoi miracoli ci rivelano la vera natura di Dio: un Dio che &
Amore, un Dio che salva.

Sia nell’architettura, sia nell’icona, sia nel rito liturgico, noi
viviamo sempre una dinamica trinitaria: purificazione, illu-
minazione, unione e questo movimento puo essere sinteti-
camente messo in evidenza con la celebre espressione di
Sant’Atanasio di Alessandria: “Dio si & fatto uomo perché
I'uomo possa diventare Dio”.

Da un lato Cristo & immagine del Padre e dall’altro 'uomo
€ a immagine di Cristo. L’iniziativa & sempre di Dio, ed &
sempre Dio che la conduce nelle diverse tappe, tra ascolto
e visione, perché I'uomo sia in equilibrio ed abbia il suo
orientamento.

Con l'aiuto del simbolismo del tempio cristiano evidenzia-
mo la natura di questi segni sacri che poi cogliamo anche
in tutta la vera arte sacra visiva, soprattutto nell’icona, sia
nella forma che nel contenuto.

Come dicevamo, in ogni luogo di culto, soprattutto nelle
chiese orientali e antiche dell’occidente, incontriamo pas-
saggi o filtri, recinti, dislivelli, spazi preliminari che, sapien-
temente e con gradualita conducono al cuore del mistero
secondo un itinerario che il fedele oltre a percorrere, vive
nella visione e nella percezione, secondo un asse centrale
direzionato verso oriente, dove sorge il sole.

2. Il primo filtro: uscire dallo spirito del mondo

Nell’architettura tradizionale c’e un primo luogo che si puo
definire “primo filtro” che e il cortile antistante. Sia nella
chiesa antica sia in quella orientale, questo luogo & chia-
mato quadriportico, esonartece o nartece. In occidente

fig. 6 fig. 7

1° FILTRO

ORIENTE TRONO

ABSIDE

altare

ALTARE DEGU
OLOCAUSTI | ]
|

ICONOSTAS|

O CONCA DI BRONZO — —4

3° FILTRO 44—

RECINTO

2" FILTROH

NAVATA

2° FILTRO -t L l —l —

CANDELABRO

ALTARE
DELL'INCENSO
3" FILTRO—

TABERNACOLOD

SANTO DRI
SANTI

ARCA E
PROPIZIATORIO

NARTECE

| |

" TRO
ORIENTE R

invece e il sagrato, il battistero, il protiro. Questo primo
spazio € analogo al “recinto” (fig.6) che & intorno alla Ten-
da del Convegno nel deserto ebraico (Es 25-27; 35-4) per
cui tale spazio porta con sé il primo dei caratteri fonda-
mentali presenti nella realta sacra: prendere le distanze
dal mondo, con un recinto ben delimitato, fuori da ogni
contaminazione, dove non c’e piu posto per I'ambiguita. |
leoni che sorreggono le colonne del protiro, infatti, rivela-
no la sacralita dell'ingresso. Tutto si fa in funzione di un
itinerario di purificazione, di una vera e propria esperienza
di vita interiore spirituale.

Il Sanlo dei Santi con Farca dell'alieanza
10 cubiti quadrati (mq. 4.5)

Tenda

Il uego sacro, con la mensa d'oro
per il pane dell'offerta,

il candelabro d'era, e

l'aitare dellincensa.

Lunghezza: 20 culbiti (m. 9)
Nﬂrghezza- 10 cubili {m. 4.5)

fig. 8

VN ; .
g Entrata 20 cubni

Altare di bronzo

Nel recinto della Tenda si trovano I'altare degli olocausti,
dove veniva fatta I'offerta dei propri beni materiali avvian-
do cosi un primo distacco dal mondo e la conca di bronzo
con l'acqua, simbolo di purificazione (fig. 8). Questo
“recinto” lo troviamo bene delineato nelle chiese dell’anti-
chita (fig. 7) come spazio antistante; oggi si chiama sagrato.
Nelle Chiese pil antiche, in questo spazio sacro, era eretto
il Battistero (fig. 9) simile alle fontane o “fiale”, caratteristi-
che delle chiese monastiche orientali. Dunque il Battesimo
e il richiamo al distacco dal mondo: il battezzato rinasce in
Cristo a vita nuova, rinuncia a ogni forma di seduzione del
mondo per cui questo primo filtro costituisce un’analogia
con la prima parte della Liturgia detta “penitenziale”. Il
“recinto”, simbolo di separazione ¢ il luogo “sacro” che
significa segregato, separato dal mondo profano.



Nella logica trinitaria, questo primo spazio e legato alla
figura del Padre che accoglie e indica il cammino peniten-
ziale. Di solito, nelle chiese antiche il nartece ha anche il
suo programma iconografico come pre-catechesi perché
era lo spazio dei catecumeni. Le immagini dunque che qui
troviamo sono quelle dell’Antico Testamento, con la figura
dei Patriarchi, la creazione di Adamo e di Eva, la cacciata
dal Paradiso, Nog, il sacrificio di Abramo e Mose.

Questo primo filtro dunque ci parla di battesimo, morte e
rinascita, timor di Dio, purezza, capacita di riconciliazione,
e di riconoscersi peccatori, rinuncia al mondo e a ogni am-
biguita, scelta del vero Dio.

Se facciamo riferimento all’arte visiva passando cosi dallo
spazio architettonico alla teologia delle immagini dobbia-
mo poter cogliere questa stessa componente di sacralita.
L'iconografo vive in se stesso questo “itinerario peniten-
ziale”, iniziando questo lavoro con la rettifica delle inten-
zioni, con l'invocazione dello Spirito Santo, affinché le im-
magini interiori che si depositano nella memoria come
frutto di ascolto della Sacra Scrittura, non svaniscano la-
sciando il posto all’esteriorita, all'immagine delle cose va-
ne e futili del mondo. La tavola che si sceglie per ogni ico-
na, dunque, non sara un supporto qualsiasi, ma sara
trattato come un altare: una bianca tela sara incollata su di
essa e il tutto sara coperto da un candido gesso che costi-
tuira la base dell'immagine sacra. Il velo della tenda del
convegno, la veste battesimale, che e posta sul legno per
accogliere i volti trasfigurati dei Santi, che hanno lavato le
loro vesti nel sangue dell’Agnello (Cf. Ap 22,14),
“consumando”, fino al dono totale di sé, la vita sacramen-
tale battesimale. Essi sono i testimoni di Cristo, perché
hanno ascoltato e creduto, ma anche visto e confessato
con la vita la propria fede in Gesu vivo e presente nella
loro storia. Il colore delle terre naturali penetrera fino al
velo per dire che la materia & viva, non é statica, & lumino-
sa, & entrata nell’amore ed é diventata corpo. Questo cor-
po si concentra nel volto che rimane memoria permanen-
te e viene a noi in superficie come luce radiosa perché il
nobile metallo d’oro zecchino immergera tutto nella luce.
Il concetto guida della presenza dell’oro, infatti, non ¢ le-
gato solo alla preziosita del metallo, ma all'importanza
della sua luce che poi tutto immergera. Ciascun colore,
infatti, portera con limpidezza il proprio apporto alla luce
iridescente della policromia.

La contemplazione di un’icona vuole invitare a proclamare
quella parola della creazione: “sia la luce” (Gen 1), cioé
dire “sia la Rivelazione di Dio nella mia vita”, venga lo Spi-
rito Santo, non sono pitu immerso nel caos, bensi nel co-
Smos e posso crescere in questa energia divina per essere a
immagine e somiglianza di Gesu Cristo, figlio di Dio.

San Giovanni Damasceno diceva: “Venero la materia,
attraverso la quale mi e giunta la salvezza come riempita
di energia divina e di grazia”. Per eccellenza dunque, la

luce dell’oro & la rappresentazione dell’energia, della dy-
namis che personifica cio che tocca e crea; tutto e racchiu-
so nella persona di Gesu. L'evento del Tabor (Mt 17,1-8;
Mc 9,2-8 e Lc 9,28-36), infatti, ci dice che non & Gesu che si
trasfigura davanti a Pietro, Giacomo e Giovanni, ma & il
loro sguardo che per quell’istante € stato capace di regge-
re la visione di una Verita che a volte, anche se e percepi-
ta, e offuscata nella nostra mente.

Le “forme” che appaiono nella loro luce, nell’arte sacra del-
le icone, avranno cosi, come prima caratteristica, di uscire
dal mondo dalle cose sensibili. L’arte cristiana, infatti, non e
astratta, ma ha la sua forma purificata dall’apparenza,
dall'illusorieta, dall’abbaglio di realta. Questo ci guida ad
avere un disegno con linee nitide, essenziali, “recinti sacri”,
perimetri conformi al modello.

Non realismo naturalistico ma simbolico, di forme naturali,
trasfigurate. Le figure in piedi o a mezzo busto hanno for-
ma precisa, sono come dei profili in analogia a snelle co-
lonne, a pilastri, a ceri, soprattutto, nella forza delle figure
a mezzo busto troviamo il riferimento a solide montagne,
a coppe, vasi, pietre angolari. Visti con gli occhi della fede,
i santi nelle icone assumono |'aspetto della definitivita,
dove la forma esteriore rivela e rende comprensibile il
contenuto interiore. Questa prima fase di preparazione
puo corrispondere per analogia all’episodio della lavanda
dei piedi o al passo della preparazione della Pasqua:
“Andate a preparare per noi la Pasqua, perché possiamo
mangiare” (Lc 22,8).

3. Secondo filtro: la luce come rivelazione di Verita e Vita

Il “secondo filtro” introduce nello spazio della liturgia della
Parola, dove & proclamata la Verita. Questo spazio € la navata,
uno spazio architettonico che, fondato sul timor di Dio nel
battezzato il quale comincia la sua vera e propria “elevazione”
in un ambiente fatto di muri e colonnati (fig.10, 11).

Nella navata & collocato I'ambone, centro della proclama-
zione della Parola che un tempo era sopraelevato. Il rito
liturgico inizia a essere illuminato dalla parola proclamata
che e la Verita tutta intera, non mezza verita, ma Verita
nella sua ampiezza, dall’alfa (A) al’'omega (Q); dall’inizio
della creazione fino alla Parusia (il ritorno di Gesu sulla
terra alla fine dei tempi.

fig. 10

QLT of
OULTI o
oML of




La Sacra Scrittura proclamata nell’edificio illumina tutto il
progetto divino-cosmico; lo stesso edificio si erge in tutte
le sue parti come altrettanti parti della Bibbia che, allo
stesso tempo, e proclamata nella bellezza delle immagini
rendendo visibile la Parola.

Dopo il tempio aniconico di Mosé che non aveva immagini,
I'era cristiana introduce un’esplosione di raffigurazioni co-
me conseguenza dell’incarnazione. Ancora di piu I’Antico
Testamento ora puo essere raffigurato perché i Padri I’han-
no rivelato come “prefigurazione” del Nuovo che ora lo illu-
mina e gli da “forma”. Lintera storia della salvezza, dalla
Genesi all’Apocalisse & proclamata dall’ambone e contem-
plata nelle immagini che continuano il loro annuncio, come
parola cristallizzata nei muri, nelle colonne, nelle cupole,
nelle volte. Nel tempio cristiano € ora possibile rappresen-
tare tutta la verita che va scoperta un po’ alla volta alzan-
do lo sguardo, girandosi, spostandosi, soffermandosi. Al
tempo stesso non si pud pensare, all’edificio cristiano co-
me un museo dove sono inserire opere d’arte che giustifi-
cano la loro presenza perché dichiarate sacre. Nello spazio
liturgico I'arte viene inserita per aiutare a vivere il culto.
Nel tempo, le nostre chiese sono state riempite di croci di
ferro astratte, di pannelli di Via Crucis secondo in stile cu-
bista, di crocifissi senza forma o in qualsiasi materiale.
Quest’arte non e arte per il culto perché di per sé rimane
isolata, non comunica, non parla al fedele, non conduce
all'incontro con la parola proclamata in modo limpido e
chiaro, ma rimane i, ferma, con una vitalita a volte esube-
rante nelle sue forme astratte dove ciascuno si deve sfor-
zare di comprenderne il senso. La simultaneita della visio-
ne dell’arte per il culto invece da la possibilita di cogliere
in visione sintetica e sinottica, quello che la Scrittura svi-
luppa come in un lungo rotolo.

| Padri del Concilio di Nicea Il (797 d.C.) definiscono con
chiarezza il ruolo delle icone dicendo che esse “dicono con
le parole e il colore
guello che la Bibbia
dice con la Scrittu-
ra” per cui si sono
sviluppati dei veri e
propri programmi
iconografici  della
storia della salvez-
za che esprimono il
“non ancora”
proiettato verso un
“gia” per cui trovia-
mo un’iconografia
con temi cosmici e
salvifici, con le im-
magini di Patriar-
chi, profeti, evan-
gelisti .

Questo  secondo
filtro, che ci intro-
duce nello spazio
sacro della navata,
| & legato alla figura
‘ del  Figlio.  So-
prattutto nelle
chiese orientali, in
questo spazio sa-
cro vi e linseri-
mento del quadra-
to e del cerchio

fig. 12

\

La sfera-cielo si unisce al cubo-terra

della cupola (fig. 12) per indicare che il divino, & sceso nel-
la storia dell’'uomo, si € incarnato nella persona del Figlio
Gesu per cui abbiamo nella cupola il Cristo Pantocrator
con i Profeti e, nei quattro pennacchi, i quattro evangelisti
(fig. 13) i quali stanno ad evidenziare la parola incarnata
che si espande nelle quattro direzioni dello spazio.
Nell’arte sacra delle icone, questa duplice dimensione del
cielo che scende sulla terra € sempre presente. La maggior
parte delle icone, infatti, sono rettangolari. E raro trovare
un’icona quadrata e quasi, tutte, rispettano un rapporto
ben preciso per cui tutti i simboli che abbiamo spiegato,
soprattutto il simbolo cielo-terra sono condivisibili in ogni
tavola poiché diventa quello lo spazio sacro dove si mani-
festano le epifanie del sacro. L'icona & come una finestra,
un tassello, dove il simbolo supera la tecnica per cui fa da
sfondo sempre un simbolismo costruttivo. Ogni icona dun-
que e costruita dentro il duplice spazio, uno quadrato e
I'altro appartenente al cerchio per indicare che la terra
partecipa ai doni del Cielo (fig. 14).

Cielo
~
VAR
/ \\
/ N
/
// \\

fig. 14

N/ /
A4
Terra

In sintesi I'iconografia dunque, stilizza il Cielo e vuole con-
tenere questo infinito, desidera esprimere attraverso le
immagini teologia e teofania. Questo incontro tra il cielo e
la terra avviene attraverso la forma del quadrato-sfera,
dove il quadrato e il cubo sono il simbolo della terra, men-
tre la sfera-cerchio & il simbolo del cielo. In ogni icona tro-
viamo questi simboli compositivi, sono gli stessi dell’archi-
tettura sacra, tanto che l'icona pud essere considerata
un’architettura e, viceversa I'architettura del tempio cri-
stiano € come un’icona (fig. 15, 16).

fig. 15 fig. 16

architettura-icona

icona-architettura



Infine la croce diventa il simbolo universale di “incontro”
tra cielo e terra e il suo centro é il cuore di questo incon-
tro, per cui I'icona ha uno spazio preciso, un luogo privile-
giato (fig. 17), che e proprio definito “zona dell'incontro”
dove si trova il volto. Questo luogo, dunque, dove c’e par-
tecipazione della terra col cielo, incontro fra trascendente
e immanente, diviene centro di irraggiamento di luce e di
colore perché li si colloca il volto, lo sguardo del santo, del
testimone della fede, dell’epopte (un iniziato che ha supe-
rato I'ultimo grado della sua iniziazione) che & gia nella
visione celeste.

it

fig. 17

|r «“:

Luogo privilegiato dell’ “incontro”

tracielo eterra

schema di figura iconizzata

4. Terzo filtro: la liturgia unitiva, eucaristica

Come i discepoli di Emmaus lungo il cammino fanno me-
moria di cio che Gesu aveva fatto nella loro vita cosi il fe-
dele, illuminato dalla Parola e dall’icona, sia dipinta che
costruita, fa memoria della storia della salvezza per cui,
percorrendo e vivendo lo spazio della navata, sente ardere
nel cuore la fede in Gesu Cristo. Con questo sentimento il
pellegrino entra cosi nel “terzo filtro” che € lo spazio del
santuario dove l'appartenenza si fa partecipazione al mi-
stero di Dio.
La navata e il santuario stanno tra di loro in una pregnante
tensione di significato. Insieme si contrappongono e si
completano a vicenda, sono in antitesi e nello stesso tem-
po si spiegano reciprocamente. Nessuna delle due avreb-
be ragione d’essere senza l'altra. A conferma di cio e sinto-
matica la definizione di San Massimo il Confessore quando
dice che “la navata € il santuario in potenza e il santuario
la navata in potenza”. Qui la liturgia ci offre I'esperienza
sacramentale con il Corpo di Cristo, il frutto del suo sacrifi-
cio per cui il terzo filtro € la presenza dello Spirito Santo
che tutto trasforma. In questa zona sacra le immagini po-
trebbero tacere, ma non l'icona che, per sua natura, vuole
condurre a questa unione, ad una estasi contemplativa, ad
una pace gioiosa di sguardi, di condivisione e di amore.
L'iniziativa € sempre di Dio che cerca I'uomo, cerca il suo
sguardo, cerca la comunione. In architettura, acquista una
particolare rilevanza la barriera cioé la “balaustra” che se-
gna il confine tra i due
luoghi senza separare (fig.
18). La possibilita della
loro comunicazione non
# era umanamente pensa-
= bile nell’Antica Economia
| (AT) se non sotto forma di
2 speranza e di attesa. Con
la Nuova Economia (NT),
realizzata dall’'Incarnazio-
ne di Cristo, il divino ha

fatto irruzione nell’'umano oltrepassando per grazia quella
barriera ontologica che li separava. Con il mistero della
Morte e Resurrezione il Dio-uomo ha aperto definitivamen-
te quel passaggio. Il Cristo nella figura del sacerdote mi vie-
ne incontro ed io, dopo aver camminato, con i miei piedi
teologici la Pasqua della sua morte e della sua resurrezione,
vado incontro a Lui nel “centro” dello spazio liturgico, defi-
nito “spazio dell'Incontro”, durante la consacrazione del suo
Corpo e del suo Sangue.

Nelle chiese orientali questo luogo e definito come
“solea”, gradino davanti alle Porte Regali del Santuario,
(fig. 19) davanti all’altare; nella chiesa di occidente ¢ la
“balaustra” dove Il
fedele si inginocchia.
Ora questo spazio non
esiste piu, soprattutto
nelle chiese nuove,
per adeguamento li-
turgico, per cui, se da
un lato é stato elimi-
nato per vivere meglio
la liturgia, dall’altro si
€ perso quel senso
teologico-spirituale dell’Incontro legato proprio alla fisici-
ta, alla realta antropologica dell’'uomo, che ha sempre bi-
sogno di ricordare i fatti, soprattutto quelli invisibili.

A T T TS

In questo spazio del santuario c’e il presbiterio e nell’arco
trionfante & rappresentato, in chiave di volta, il Mandylion
(fig.20) la prima immagine del volto di Cristo che inaugura
I'arte cristiana. Il Mandylion in quella posizione ci ricorda
piu da vicino che Dio si & incarnato e si & reso visibile con il
suo volto. Molto spesso nell’arco trionfante c’é la scena
dell’annunciazione mentre nell’abside la Vergine orante, i
martiri e i santi. | temi piu liturgici sono espressi dalla pre-
senza di personaggi legati di piu alla sacra liturgia come i
santi, i vescovi e la Comunione degli Apostoli in due gruppi
simmetrici si apprestano con grande riverenza a nutrirsi di
questo Pane disceso dal
cielo che Cristo-Sacerdote
da un Altare-Ciborio porge
loro sotto le due specie
(fig. 21, 22).

Non si tratta piu della sce-
na narrativa della fratio
panis  bensi  teofanica.
Tutte le scene teofaniche
del santuario hanno la fun-
zione di indicare che I'as-
semblea dei battezzati € in potenza una chiesa trionfante
perché “gia” redenta benché “non ancora” realizzata stori-
camente. Il cristiano si percepisce come testimone ma an-
che epopte e quindi capace di vedere l'invisibile attraver-
so il visibile: & la cena del Signore: “Se uno mangia di que-




sto pane vivra in eterno el
Pane che daro e la mia car-
ne per la vita del mon-
do” (Gv 6, 48-51).

5. l'incontro

Nel nostro discorrere ab-
biamo cercato di specifica-
re che piu che arte sacra,
bene parlare di arte sacra
dedicata al culto in modo
da non confonderci e non
cadere nella tentazione di
inserire nelle nostre chiese
ogni forma di arte definita,

B AAA i .
con molta leggerezza, “sacra”.
Un altro criterio che puo aiutarci a discernere un’autentica
arte per la liturgia € quello che si sostanzia nel mistero di
un “incontro partecipativo”, carattere specifico di chi cre-
de in un Dio che si e fatto carne e ci invita alla comunione
col suo Sangue e il suo Pane di vita eterna.

7 Ll'arte dell’icona ha que-
\, sto specifico, rende visibi-
| le il volto di Dio nei voltj,
negli sguardi per cui ogni
, immagine vuole condurre
« W ad uno “sposalizio”, ad un
1; “incontro”, fra il Creatore
2 che si unisce alla sua crea-
tura.
Abbiamo gia evidenziato
che nella zona sacra del
terzo filtro, nell’arco
trionfale, troviamo [I'im-
Y\ magine dell’Annunciazio-
~  ne e nell’abside la Vergine
~ orante, mentre nella zona
. sottostante la comunione
| ; degli Apostoli.
* Nell’Annunciazione il Pa-
dre chiede alla Vergine di
preparare un Corpo e con
o il suo fiat inaugura una
nuova creazione. La Vergi-
ne, infatti, €& chiamata
\ Q “Platitera”, Colei il cui

\ grembo & piu vasto dei cieli
perché contiene l'infinito.
Nelle chiese di oriente &
| frequente incontrare
< ¢ I nell’abside, una grande
immagine di Maria, in piedi o in trono (fig. 23, 24, 25), men-
tre & piu raro in quelle latine. Nelle chiese moderne I'imma-
gine mariana & scomparsa, a volte e salvata in extremis,
solo per volonta di devozione popolare, in una cappellina
laterale. La sua presenza é ridotta con qualche statua posta
di qua o la ma anche questo avviene di rado.

6. Come ho dipinto I'lcona di San Gennaro

Ci inoltriamo ora nello specifico dell’icona del martire San
Gennaro che ho realizzato, cercando di comprenderne il
senso teologico-spirituale partendo dalla tavola, dalla for-
ma, dalla tecnica e dai colori. che la rendono una vera e
propria arte sacra per il culto.

a) La tavola

Il supporto tradizionale dove tutto si trasforma é la tavola
di legno, nel nostro caso abbiamo utilizzato una tavola
liscia di tiglio, essenza non resinosa, ben stagionata e lavo-
rata, senza nodi. Per evitare che si deformi sono state in-
serite, senza fissarle, due traverse di rinforzo con legno
piu duro.

La tavola scelta e stata preparata e trattata come un alta-
re: una bianca tela incollata su di essa e un candido gesso
costituiscono una base, come una veste battesimale, per
accogliere il volto trasfigurato del santo martire Gennaro e
degli angeli celesti. La base di intonaco si chiama levkas ed
e piuttosto complessa; si impiegano due tipi di gesso e
colla e si procede in strati sottili che rendono piu resisten-
te il gesso. Tra uno strato e I'altro occorre far asciugare
bene e poi procedere ad una rifinitura.

b) La forma

La tavola ha di per sé uno spazio rettangolare che simbo-
leggia la terra e uno spazio ogivale convesso, che simbo-
leggia il cielo. Cielo e terra, infatti, sono i simboli sacri spa-
ziali che ci fanno contemplare il tema mistico dell’incon-
tro, il superiore e l'inferiore, il divino e 'umano. E questo
stesso discorso si ripete anche per la stessa figura del san-
to, una figura a mezzo busto sempre inserita in uno spazio
dove la proporzione ¢ di 3:4 con I'aureola che € tangente
alla zona rettangolare, spazio limite tra cielo e terra e che,
nella sua forma semicircolare, evoca la sfera celeste spiri-
tuale (fig. 26, 27).

. ©)
=D
L))

e Jturtﬁa\\ ) ( /

) : TERRA 2

N 7 ;
A1OM b aripiare B a
Ae Te S§1To PoRTIATE } A £lTo a
L= M2 o Ho| FRUTT, € | . 3
— o 012 11, poste 01¢
L | FOSTTm FRytro
‘/ | PeR

+

Il torace del Santo viene stilizzato conferendogli monu-
mentalita e imponenza come una solida montagna, men-
tre la sommita del capo semicircolare ed il cerchio del
nimbo evocano la sfera celeste spirituale.

Lo spazio non arricchisce la figura, ma e la figura che da
valore allo spazio. Ogni parte spaziale ha il suo valore sim-
bolico. Il torace ha la sua monumentalita, &€ come una




montagna che sale verso il cielo. La sommita del capo se-
micircolare e il cerchio del nimbo invece, evocano la sfera
celeste, il sole che scende e illumina. Il volto si trova nella
zona di “incontro” (fig. 28).

fig. 28

zona di incontro tra cielo e terra

Montagna

c) La tecnica e i materiali

Nell'iconografia molte sono le tecniche e i materiali con cui
realizzare le icone. Questa icona € stata eseguita con la tec-
nica della tempera “all’'uovo”, metodo classico dell’icona:
un’emulsione fatta con tuorlo di uovo, vino bianco, olio di
papavero ed essenza di lavanda. Questa emulsione, mesco-
lata ai colori, polveri finissime e naturali, attraverso le fasi
della velatura, crea densita e trasparenza e i volti pian piano
assumono volume e luce. Realizzare un’icona, infatti, & un
processo molto complesso che comprende numerose ope-
razioni per cui € necessario avere conoscenze specifiche ed
una grande esperienza. Il valore dunque, di un’icona non &
da ricercare solo nella qualita dei materiali utilizzati, antichi
o moderni e o di buona qualita, ma anche nella grazia del
disegno, nelle proporzioni, nella delicatezza della grafia e
nell’'uso delicato dei pigmenti, soprattutto negli incarnati,
cioé volti e mani.

Cio che possiamo dire & che, nella sua complessita, ogni
icona ripresenta la perfezione, un tempio sacro alla cui
costruzione partecipa tutto il creato: 'uomo, gli animali, i
vegetali, i minerali, la terra, I'acqua, il fuoco, in un equili-
brio misterioso in cui tutto & trasformato ed offerto per
esprimere il bello di un mondo trasfigurato dalla resurre-
zione di Cristo.

Quando e apparsa la pittura a olio gli iconografi, infatti,
non hanno lasciato la tempera all’'uovo se non nell’icono-
grafia decadente (in Russia infatti & stata accolta solo nel
XVIIl sec.), ritenendo la pittura ad olio, a causa del suo ca-
rattere sensuale, inadatta a tradurre I’ascesi, il linguaggio
della comunione e tutta la ricchezza spirituale e la gioia
propria dell’icona.

Per la nostra icona sono stati scelti dei materiali di base
allo stato naturale che sono stati purificati e lavorati insie-
me; essi rappresentano il massimo di partecipazione del
mondo visibile alla creazione dell’icona. Tutte le tempere
sono naturali, anche il bianco. Non é stato usato un bianco
artificiale, bensi la biacca, detto anche bianco d’argento,
usato dai grandi maestri del medioevo. E un colore molto
delicato, oggi difficile da trovare e da utilizzare tanto & ve-
ro che molti usano solo bianco di titanio o bianco di zinco
mescolato a bianco di titanio. La biacca & stata usata so-
prattutto per gli incarnati e le lumeggiature, per rendere
piu trasparenti possibili i volti e le vesti. Altri colori naturali
e preziosi utilizzati per questa icona sono l'azzurrite e il

lapislazzulo, gemma preziosa risalente al V sec. a. C. e mol-
to utilizzata nell’antico Egitto. Esse appartengono alla
gamma degli azzurri.

Infine, la preziosita e la lucentezza di una tavola lignea per
eccellenza e rappresentata soprattutto dallo sfondo di oro
che gli artisti del medioevo consideravano un vero proprio
colore. Proprio 'uso dell’oro, nell’arte medievale, dimo-
stra come la natura dei materiali avesse la precedenza sul
realismo. La tecnica scelta e stata quella della doratura a
guazzo con foglia oro 23,75 K, poi lucidata con pietra d’a-
gata per la parte del nimbo e una doratura a missione per
la restante parte dell’icona con la stessa foglia d’oro.
Nell’licona dunque, possiamo dire che la materia non &
stata violentata, ma & come Dio I’ha plasmata sul supporto
tradizionale, dove tutto si trasforma: la tavola di legno.

d) L'icona e i modelli

Nella progettazione di un’icona, lavoro preliminare ¢ la
ricerca dei modelli (fig. 29, 30, 31, 32, 33, 34, 35), cosa che
richiede un impegno di tempo non indifferente e che pro-
segue durante tutta la fase preparatoria dell’icona.

Non ho rinvenuti modelli d’icone, solo una pittura su un
supporto di tufo che non pud neppure definirsi icona. Per-
tanto ho studiato gli affreschi delle Catacombe di San Gen-
naro in Napoli, quelle del complesso basilicale di Cimitile
fatte edificare da San Paolino da Nola (fig. 36, 37, 38) i pre-
ziosissimi affreschi dell’Abbazia di Sant’Angelo in Formis di



Capua (CE) ed i mosaici di
Monreale (PA) alfine cer-
care modelli di arte cristia-
na e di santi martiri dei
primi secoli o contempora-
| nei al martire Gennaro.
enendo presente tutti i
modelli trovati, ho studia-
' to e realizzato il disegno su
carta, selezionando da
ogni immagine elementi
per giungere a un modello
che si awvicina molto a
quello comneno (stile ico-
nografico dell’XI-XIl sec.),
per sobrieta e delicatezza
espressiva.

La parola “chiave” che mi ha guidato nella struttura com-
positiva & scritta in alto, incisa e dipinta nell’oro: si tratta
del versetto dell’Apocalisse (22,14): “Beati coloro che lava-
no le loro vesti nel sangue dell’Agnello”. Continuando a
leggere il versetto comprendiamo il senso di questa beati-
tudine: perché i beati — dice la Scrittura - avranno parte

all’albero della vita e potranno entrare per le porte nella
citta. Si tratta dell’ultima beatitudine contenuta nel libro
dell’Apocalisse che riguarda la condizione battesimale di
chi & ormai inserito nell’opera redentiva di Cristo. E la bea-
titudine dei santi che sono al cospetto di Dio, che hanno
seguito I’Agnello fino al martirio in continuita con la mis-
sione profetica a Lui assegnata e che hanno parte dell’al-
bero della vita. Al centro dell’icona, nella sommita, trionfa,
sul libro aperto, I’Agnello immolato, con le ferite della pas-
sione e la croce della resurrezione. Nel libro aperto si leg-
ge il suonome:'Ae l'Q.

Il santo martire Gennaro ha seguito I’Agnello, gli ha reso
servizio, gli ha reso culto, ed ora vede il volto del suo spo-
so: il Pastore supremo. Il Santo regge, nella mano sinistra,
lo stesso libro aperto, ma, chi puo tenere il libro aperto? Il
Testimone fedele che ha seguito I’Agnello ovunque esso
andato! L’Evangelo eterno si apre a noi ogni volta che I'a-
scoltiamo con un unico intento: uscire da Babilonia ed
aver parte, rinnovati, dell’albero della vita per entrare nel
cuore della misericordia da cristiani adulti. Chi s’inserisce
in questa logica evangelica, con questa tradizione profeti-
ca che é la testimonianza della vita cristiana per quanto
povera e sofferente sia, puo avere in mano il libro aperto.

Nel libro in mano al santo martire Gennaro, € riportato un
versetto del vangelo di Giovanni (15,16): “Non voi avete
scelto me, ma io ho scelto voi e vi ho costituiti perché an-
diate e portate frutto ed il vostro frutto rimanga”.

Beati dunque, coloro che leggono la Parola per incontrare
il Signore della vita, I'A e I'Q, I'Onnipotente, il testimone
fedele, I’Agnello immolato, il Pastore. Questo ¢ il dono!
Essere chiamati alla vocazione alla vita per vivere la beati-
tudine e portare frutto con il discernimento e le scelte
operate nella quotidianita. Il frutto della donazione della
propria vita € I’Amen che Cristo attende! Il libro e aperto
per me, € I'Evangelo Eterno!

La mano destra invece, come quasi tutte le icone di Gesu
maestro, accenna ad un gesto di benedizione, ma anche di
intercessione e adorazione. Per la raffigurazione di un san-
to patrono sono importanti le espressioni del volto ma
anche quelle delle mani perché ci possa essere relazione,
comunione tra il fedele che prega e contempla I'immagine
e il santo rappresentato che intercede presso il Padre, il
Figlio e lo Spirito Santo. Nelle icone, infatti, questa relazio-
ne € evidenziata dal gesto dell’adlocutio, la cosiddetta ma-
no parlante che sostituisce le parole dei personaggi rap-
presentati sempre in silenzio, con le labbra chiuse. Percid
in ogni icona, prima di disegnare una mano & importante
capire a chi e rivolta. Nel nostro caso abbiamo un gesto di
benedizione sul fedele che contempla e sulla comunita
cristiana di San Gennarello simboleggiata dalla Chiesa Par-
rocchiale posta tra la mano benedicente e la mano che
sorregge il libro aperto della vita.

Nel nimbo (aureola) & stato riportato il versetto 4 del sal-
mo 145: “Una generazione narra all’altra le tue opere”,
che la comunita parrocchiale ha scelto come “parola gui-
da” per il suo Giubileo. Una generazione puo narrare all’al-
tra le opere del Signore quando c’é un continuo scambio
di mutuo affetto, quando si sente benedetta e benedice a
sua volta la vita dell’altro.

Sul portale della Chiesa é stata riportata la scritta: “300 anni
di comunita a san Gennarello” a sottolineare la fondazione
della Chiesa dedicata a San Gennaro ad opera di mons.
Francesco Montella, protonotario apostolico e sacrista mag-
giore della Cattedrale di Napoli, avvenuta nel 1716 (fig. 39).



In alto, in modo sim-
metrico, a destra e a
sinistra  dell’Agnello
\ sono posti tre angeli
(fig. 40). | due piu
prossimi  all’Agnello
hanno in mano le
ampolline del sangue
del martire Gennaro
che, secondo la tradi-
zione, fu raccolto
dalla sua nutrice, di
nome Eusebia subito
dopo il martirio avve-
nuto il 19 settembre
del 305. Le due am-
polline, collocate nel-
la sfera celeste e sor-
4 ] R \ rette dai due angeli,
TR/ & evidenziano che, co-
me I’Agnello di Dio fa
da ponte tra il cielo e
la terra, cosi il sacrifi-

ON Vol | anmiare €
) > :'vs & SITo PORTIATE
| wﬁ.ma lo Hol FRUTT, €

SCELT Do €

IL VosTRe |
Vi Hogesy R

°0 STTUM FRyTTo
597 | G PeRekRimanea

MM X V1

cio del santo, unisce I'umanita a Dio. Il sangue versato di
un santo martire non & un evento personale, ma comunio-
ne con la pasqua di Cristo, comunione col Padre, col Figlio
e con lo Spirito Santo. Questa unione, che ciascun battez-
zato vive con tutti i santi, ci rende abitanti della sola Citta
con Dio, con la Madre di Dio, con gli angeli, i patriarchi, i
profeti, i progenitori e i santi tutti che gia godono della
visione della Gerusalemme celeste.

fig. 40

Dio ha creato I'uomo per condurlo alla comunione con sé,
il calice posto ai piedi dell’Agnello ¢ la grazia di questa co-
munione, € la porta santa per accedere al suo costato tra-
fitto, sorgente di Vita. Tutta la composizione dell’asse se-
micircolare di cielo, con I’Agnello trionfante, i suoi angeli,
I'offerta della vita e il calice della salvezza diventa quella
“soglia” della balaustra davanti all’altare, di cui abbiamo
parlato nelle pagine precedenti. Qui c’e I'lncontro: il Sacer-
dote-Cristo, la vittima immolata che & I’Agnello, porta se
stesso, io mi dirigo verso di Lui per riceverlo, seguendo la
testimonianza dei santi e come loro anch’io “m’incorporo a
Cristo. Incorporato a Lui con I'eucaristia, seguendo I'esem-
pio di chi mi ha preceduto nella Fede, posso diventare pie-
tra viva di costruzione.

Erma®, che pud essere definito il padre dell’Ecclesiologia,
nella sua opera “ll Pastore di Erma” (testo cristiano del Il sec.)
ci dice che per la costruzione della Chiesa si utilizzano varie
pietre. Nella metafora della costruzione della torre, la pietra
pit utile & quella ritagliata, che ha perso qualcosa di sé. Poi
dice che c’eé sempre un tempo di sospensione della costruzio-
ne, per permettere alle pietre inadatte di essere rilavorate e
corrette dalla penitenza per concorrere al definitivo comple-
tamento della torre, cioe della Chiesa, ormai vicina.

L’espressione del volto del martire Gennaro evidenzia gli
occhi spalancati che fanno trasparire l'interiorita dell’ani-
ma. Nell’'vangelo di Matteo, Gesu ci insegna che “la lucer-
na del corpo & l'occhio; se dunque il tuo occhio e chiaro,
tutto il tuo corpo sara nella luce; ma se il tuo occhio & ma-
lato, tutto il tuo corpo sara tenebroso” (Mt 6,22-23).

Gli occhi dunque sono come la lucerna del corpo, percio i
santi che hanno seguito I’Agnello fino al dono totale della
vita sono i martyria, i testimoni che hanno vissuto come i
figli della luce e ormai godono la visione del Signore. Cio e
detto in riferimento appunto ai volti degli affreschi dei santi
sia delle Catacombe di san Gennaro, sia delle Basiliche Pa-
leocristiane di Cimitile che di altri siti importanti con affre-
schi bizantini. E questo lo sguardo degli epopti, di coloro
che, con i loro occhi aperti, esprimono cio che vedono, la
gloria di Dio, conferendo all’osservatore una carica mistica
ed ispirata. Tutto il volto dunque, illuminato dalla luce inte-
riore della visione e da quella esteriore dell’oro, & il volto
dell’'uomo sapiente, il quale coinvolge lo spettatore in que-
sto dinamismo tra esteriorita ed interiorita.

e) ll colore

| grandi pittori dell’iconografia russa, furono grandi osser-
vatori, rigorosi e profondi del cielo terreno e del cielo tra-
scendente. Ogni colore usato poi celava un proprio signifi-
cato con le tonalita del blu-azzurro. Anche per questa ico-
na, avendo raffigurato I'immagine di un santo martire, ho
desiderato ancora di piu evidenziare, con questa esplosio-
ne del blu-azzurro, una mistica solare nel senso spirituale
piu elevato del termine. Una pluralita di toni dell’azzurro
che si unifica nell’'unico colore dell’oro, luce delle luci, mi-
racolo dei miracoli perché & I'oro del sole al suo zenit, cioé
perpendicolare alla testa dell’osservatore.

Nell’'iconografia il lavoro pittorico € portato avanti con
campiture trasparenti in successione. Manti, vesti, volti,
mani, sono stati definiti e realizzati insieme, passo dopo
passo, perché il tutto si deve uniformare e influenzare re-
ciprocamente. Stendere i colori, infatti, non & un’azione
automatica, ma una creazione alchemica di toni; traspa-
renze e densita; di pieno e di vuoti, di ombre e di luci.

La tonalita di un blu scuro dunque non € mai la stesura di
un unico colore, ma é il risultato di una gamma di colori
che si stendono per campiture cosi, ogni passaggio, con-
durra ad una varieta di sfumature che va a coprire la bellis-
sima varieta dei toni che abbiamo dall’alba al tramonto.
Partendo dal cielo stellato, dove si collocano gli angeli, le
tre tonalita dei blu evidenziano il blu-scuro della notte
stellata, il blu-azzurro splendente del cielo nella pienezza
del mezzogiorno e la moltitudine degli azzurro-chiaro del
cielo che volge al declino e che sfuma dal turchese al ver-
de. Questa tonalita si ottiene con le velature iniziali del
rosso carminio d’alizarina fino a quelle finali del blu lapi-
slazzuli o con il verde smeraldo (fig. 41).

o e
o \
= N
‘.j-' \S& > 5\"\\“%1



Abbiamo cosi il blu notturno, lo scintillio delle stelle, I'in-
cendio del tramonto con il prestato rosso carminio e poi
tutto si eclissa davanti all’oro, riflesso del sole che sorge
dall’alto e illumina la sfera celeste e quella terrestre. Il
manto, nella tonalita del blu scuro, ha con sé tutti questi
significati per dire che un santo martire, con I’accoglienza
nella sua vita del Cristo-Messia, I’'Unto, il consacrato di

Dio, si fa portavoce di questa luce dall’alba al tramonto
che ogni giorno I'uomo vive.

L'oro a forma di stella sul
manto, invece indica il sole
senza tramonto, luce e for-
za che ha visto e vissuto il
santo al momento del mar-
tirio. Dio tocca I'umano e
'uomo, nel momento
dell’offerta totale della vi-
ta, si fa presenza della Divi-
nita come sorgente di vita
eterna.

f) La doratura

La doratura é stata esegui-
ta con il bolo rosso a caldo,
con doppia foglia di oro
23,75 carati e quadruplo
spessore per l'aureola e
per parti delle vesti; per il
fondo e stata usata la tec-
nica della doratura a mis-
sione con la stessa foglia di
oro. Il fondo per la doratu-
ra si prepara con il bolo
armeno (fig. 42, 43), una
pasta argillosa di colore
rosso, che esalta anche la
rifrazione dell’oro. La pasta
si scioglie con la colla di
coniglio riscaldata e si
stende su tutta la tavola.

Dopo aver fatto bene asciu-
gare e aver lucidato bene
tutta la superficie, si inizia a
posare la foglia d'oro a
guazzo (fig. 44) dopodiché
si ripete il procedimento

applicando la seconda foglla 552
d’oro fino a ottenere una su- [
perficie lucida e compatta che
fa risplendere I'oro nelle sue
parti di luce e di ombra.

Dopo ogni applicazione della
foglia, si passa alla brunitura,
la foglia di oro, cioe, viene
strofinata con la pietra d’agata
per far si che I'oro risplenda’
della sua lucentezza. Brunire,
significa letteralmente rende-
re bruno, poiché scurisce I'oro
nelle parti in ombra, mentre
rende piu brillante quella in
luce «allora l'oro viene quasi
bruno per la sua chiarezzay,
spiega Cennini.

La scritta del versetto del Sal-
mo 145 “Una generazione
narra all’altra le tue opere” e
stata punzonata (fig. 45) con
un disegno trasportato dal
lucido sull’aureola, alone di
luce detta anche nimbo. Il tutto facendo rlferlmento anche
alle tavole di Gentile da Fabriano (fig. 46), Jacopo Bellini,
Benozzo Gozzoli e del Beato Angelico.

Attraverso un gioco di luci e di ombre il rapporto tra I’au-
reola e I'oro fa emergere cosi, ancora di piu, la valenza
simbolica della luce (fig. 47, 48) per cui, guidata da questo
simbolismo, ho voluto evidenziare la parola del Salmo co-
me un annuncio di vera luce che ci mette in movimento
come generazione vivente capace di narrare le opere che
Dio ha compiuto nella propria vita.

Concetta Giordano
settembre 2016




) CONCETTA GIORDANO

architetto e iconografo

Nel 1998 incontra I'esperienza e la spi-
ritualita delle icone, e se ne appassiona
cominciando a dipingere da autodi-
datta. Nello stesso anno, dopo un tem-
po di formazione e discernimento inizia
il suo percorso per la vita religiosa.
L’approfondimento della sua esperien-
za di fede la riconduce sui passi dell’ar-
te sacra sotto la guida del maestro Gio-
vanni Mezzalira che riconosce so-
prattutto come amico fraterno e colle-
ga architetto e del maestro Giovanni
Raffa durante la sua esperienza di vita
consacrata vissuta ad Assisi. Ha conse-
guito la laurea in Architettura presso
I"Universita degli Studi di Napoli Federi-
co II” (1996) con votazione 110 e lode;
e stata studente ospite (2002-2005)
presso l'lstituto Teologico di Assisi se-
guendo con attenzione anche i corsi “La
comunicazione del sacro”; ha conse-
guito il Baccellierato in Storia e Beni
Culturali della Chiesa (2007) presso la
Pontificia Universita Gregoriana di Ro-
ma con votazione summa cum lau-
de sequendo soprattutto i corsi di arte
cristiana presso I'lstituto Orientale con
la prof.ssa Maria Giovanna Muzj; ha
conseguito il Master in Archeologia

Cristiana (2009) conseguito
presso il Pontificio Istituto di
Archeologia Cristiana di Roma
con votazione summa cum
laude; ha conseguito il Diplo-
ma di Counsellor (2013) in ambito edu-
cativo e pastorale presso [lstituto di
Antropologia Paideia di Ragusa ed é
stata Tutor al corso di Counsellor a.a.
2014-2016 presso la sede di Afragola
per la formazione dei frati minori della
COMPISUD, della Provincia di Napoli
conseguendo il Master in Counsellor.
Ha pubblicato la tesi di laurea in archi-
tettura (I Ravaschieri a Roccapiemonte)
nell’'opera “I Ravaschieri” in collabora-
zione con il Ministero Beni Culturali e la
Facolta di Architettura di Genova
(2009). Il lavoro di tesi é stato pubblica-
to nella lll sez. dell’opera dal titolo: “I
Ravaschieri nel Regno di Napoli” insie-
me al lavoro storico sulla famiglia dei
Ravaschieri nel ducato di Roccapiemon-
te di mons. Mario Vassalluzzo.

Ha collaborato con I'istituto delle Suore
Francescane Alcantarine per I'archivia-
zZione dei beni mobili ed immobili (2005
-2013) attraverso il lavoro della pratica
VIC della CEI. Dal 2013 ha ripreso con

continuita la sua formazione artistica e
spirituale delle icone perché la conside-
ra una vera e propria vocazione nella
Chiesa e per la Chiesa alternando cosi
tempi di formazione con il maestro Gio-
vanni Mezzalira, di preghiera e di rea-
lizzazione di icone per evangelizzare
attraverso l'arte e la fede. Considera lo
studio teologico un elemento inscindibi-
le dall’iconografia, dal momento che
Iiconografo é anche un teologo, non
solo un artista. Tiene dei corsi di icono-
grafia e ultimamente ha collaborato
con la diocesi di Bologna con l'icono-
grafo don Gianluca Busi e [artista
ucraina Anna Sergeevna Maliuha per le
decorazioni delle Chiese dei martiri del
Monte Sole in modo particolare per la
Chiesa di Sperticano, dove e stato par-
roco il sacerdote e martire don Giovan-
ni Fornasini di cui si é aperto il 18 otto-
bre 1998 il processo canonico di beatifi-
cazione insieme ad altri martiri dell’ec-
cidio di Marzabotto.

I Erma era un liberto cristiano; dedicatosi al commercio,
divenne molto ricco; immerso negli affari, non si curo della
sua famiglia e i figli si abbandonarono ad ogni sorta di vizi
e apostatarono e denunciarono i genitori. Un’anziana don-
na, figura della chiesa, apparsa in visione a Erma, gli rim-
provero i suoi peccati esortandolo a convertirsi; apparsagli
una seconda volta in aspetto giovanile, la donna gli conse-
gno un libro che Erma ricopio, ma il cui senso gli fu svelato
solo dopo un tempo di digiuno e di penitenza; quel libro
conteneva l'ordine di annunciare all’autorita della chiesa
che Dio concedeva una seconda possibilita di fare peniten-
za e ricevere il perdono dei peccati, dopo quello ricevuto
nel battesimo. Nella terza visione la donna mostra a Erma
sei giovani che stanno costruendo una torre e che, tra le
molte pietre che vengono loro portate, scartano quelle
che non si adattano alla costruzione. La donna spiega che
la torre € immagine della chiesa. Soltanto alcuni tipi di pie-
tre sono utilizzate per la sua costruzione: le pietre quadra-
te e bianche, che combaciano con le loro giunture, e rap-
presentano gli apostoli, i vescovi, i maestri e i diaconi che
hanno servito Dio in santita e giustizia; le pietre tratte dal
fondo, che combaciano con le altre pietre gia messe al

loro posto, figura dei martiri. Alcune pietre vengono lavo-
rate prima di essere inserite nella torre: rappresentano i
cristiani convertiti da poco che hanno ancora bisogno di
essere “lavorati” dal Signore prima di entrare in comunio-
ne con gli altri. Ma ci sono anche pietre che non si adatta-
no alla costruzione; sono rotonde, non si sono lasciate
squadrare, oppure sono crepate, non sono solide. Rappre-
sentano i cristiani instabili nella loro fede, quelli che non
hanno saputo rinunciare alle ricchezze, che vivono nel
compromesso. Nella quinta visione appare il Pastore,
“I'angelo della penitenza”, che d’ora in poi vivra accanto
ad Erma e gli consegnera i suoi precetti e le sue parabole.
C’é un tempo concesso per la penitenza, tuttavia, non in-
definito. Il messaggio di Erma oscilla tra I'annuncio della
sospensione della costruzione della torre, che consente
alle pietre inadatte di essere rilavorate e corrette dalla
penitenza, e l'invito ad affrettarsi perché la fine della co-
struzione & ormai vicina.

GIOVANNI DAMASCENO, Adversus
Constantinum Cabalicum, PG 95, 326.



INDICE DELLE FOTO

In copertina: C. GIORDANO, Nuova Icona di San Gennaro
vescovo e martire per la Parrocchia San Gennaro
in San Gennarello, Ottaviano (Na), 2016.

In seconda di copertina: BOTTIGLIERO (attribuito), Mo-
numento a San Gennaro vescovo e martire, eretto
da mons. Francesco Montella, 1739.

Fig. 1 Diocesi di Nola, Ufficio Liturgico, Benedizione del-
le Icone di Cristo Misericordioso di Rublev. Conclu-
sione del Corso di Iconografia Parrocchia San Gen-
naro in San Gennarello, Ottaviano (NA), luglio
2015.

Fig. 2 BERLINGHIERO, Crocifisso, Xlll sec. (lcona scritta
da Concetta Giordano).

Fig. 3 Schema della basilica in architettura.
Fig. 4 Schema croce-forma-architettura.
Fig. 5 Basilica Romanica, Pianta, XI-XIl sec.

Fig. 6 Tenda del Convegno di Mose, Pianta e schema
illustrativo.

Fig. 7 Chiesa antica in Oriente, Pianta e schema illustra-
tivo.

Fig. 8 Tenda del Convegno di Mose, Assonometria e
schema illustrativo.

Fig. 9 Basilica di S. Maria Assunta, Pianta, Torcello (VE),
VIl sec.

Fig. 10 Basilica Eufrasiana, Pianta, Parenzo (Istria, Croa-
zia), IV-VI sec.

Fig. 11 Basilica Eufrasiana, Interno, Parenzo (lstria, Croa-
zia), IV-VI sec

Fig. 12 Disegno della sfera cielo che si unisce al cubo-
terra.

Fig. 13 Basilica di San Marco, Cupola con Cristo, Apostoli,
angeli e i quattro Evangelisti, Venezia, Xl sec.

Fig. 14 Disegno - Schema delle icone - cielo terra
Fig. 15, 16 Schema Icona, Architettura
Fig. 17 Schema della figura iconizzata

Fig. 18 Basilica di S. Maria Assunta, Balaustra, Torcello
(VE), VII sec.

Fig. 19 Abbazia di S. Maria di Pulsano, Esempio di
“solea” ed iconostasi, Monte Sant’Angelo (FG), VI-
Xll sec.

Fig. 20 Chiesa di S Nicola Orfano, Mandylion, Tessalonica
(Salonicco, Grecia), XIV sec.

Fig. 21 Basiliche di San Felice, Comunione degli Apostoli-
Trinita Eucaristica o Cristo tripartito, Basiliche
Paleocristiane, Cimitile (NA), X sec.

Fig. 22 Monastero del Patriarcato di Pe¢, Comunione
degli Apostoli, 1335.

Fig. 23 Chiesa ortodossa moderna, Abside con Vergine
Platytera e padri della Chiesa.

Fig. 24 Chiesa ortodossa moderna, Abside con Vergine
orante e Comunione degli Apostoli.

Fig. 25 Chiesa di S. Maria di Blacherne, Blachernitissa
Ocrida, Istambul (Turchia), 1295.

Fig. 26, 27 C. GIORDANO, Nuova Icona di San Gennaro
vescovo e martire. Schema delle proporzioni,
2016.

Fig. 28 C. GIORDANO, Nuova Icona di san Gennaro ve-
scovo e martire. Relazione montagna-sole, 2016.

Fig. 29, 30 Catacombe di San Gennaro, Il santo martire
Gennaro, Napoli, V sec.

Fig. 31 Catacombe di San Gennaro, San Gennaro tra il
monte Somma ed il Vesuvio, affresco bizantineg-
giante, Napoli, VIII-IX sec.

Fig. 32 Catacombe di San Gennaro, | Santi Desiderio ed
Acuzio, affresco in arte bizantina, Napoli, IX sec.

Fig. 33 Catacombe di San Gennaro, Il santo martire Gen-
naro, affresco, arte bizantina, IX sec.

Fig. 34 Basiliche Paleocristiane di Cimitile, San Pietro.

Fig. 35 Roma - Basilica di San Lorenzo fuori le mura: San
Lorenzo, affresco, VIII-XI sec.

Fig. 36 Basiliche Paleocristiane di Cimitile, Agnus Dei.
Particolare, affresco, X sec.

Fig. 37 Basilica di San Felice, Comunione degli Apostoli-
Trinita Eucaristica o Cristo tripartito, Basiliche
Paleocristiane di Cimitile (Na), X sec.

Fig. 38 Basiliche Paleocristiane di Cimitile, Agnus Dei,
veduta d’insieme, X sec.

Fig. 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45. 47, 48. C. GIORDANO,
Nuova Icona di san Gennaro vescovo e martire
per la Parrocchia San Gennaro in San Gennarello.
Fasi della lavorazione e particolari, Ottaviano,
2016.

Fig. 46 GENTILE DA FABRIANO, Pala dell’Adorazione dei
Magi, particolare dell’aureola della Madonna,
Galleria degli Uffici, XV sec.

BIBLIOGRAFIA

EVDOKIMOV P., La Teologia della Bellezza. Il senso della
bellezza e l'icona, Roma 1971.

GIOVANNI DAMASCENO, Difesa delle immagini sacre.
Discorsi apologetici contro coloro che calunniano
le Immagini sacre, a cura di Fazzo V., (Collana di
Testi Patristici, 36), Roma 1997.

MEZZALIRA G. - BERTABONI E. - MATTA G. - AMBROSI
A., L'Officina dei santi. Ciclo iconografico realizzato
nell’Abbazia di Maguzzano e riflessioni sull'arte
sacramentale, Treviso 2010.

MUZJ M. G., Visione e presenza. Iconografia e teofania
nel pensiero di Andrea Grabar, Milano 1995.

PASSARELLI G., Perché venerare le icone? Una risposta
tra storia, teologia e liturgia, Roma 2011.

RUPNIK M.I., L'icona, l'invisibile e la storia, Roma 2000.
SENDLER E., L'icona immagine dell'invisibile, Milano 1985

USPENSKIJ L. - VLOSSKU L., Il senso delle icone, Milano,
2007.



di COMUNITA a SAN GENNARELLO

GIUBILEO PARROCCHIALE

“Una generazione narra all’altra le tue opere” Sal 1454
300 ANNI DI COMUNITA A SAN GENNARELLO
1716-2016



