
 



PREGHIERA A SAN GENNARO 

 
 

G 
lorioso San Gennaro,  

insieme con te benediciamo la Trinità Santissima,  

Dio di provvidenza infinita,  

per i grandi segni del Suo amore  

profusi nel corso dei secoli  

per mezzo della tua eroica testimonianza.  

 

Guarda benigno la terra di San Gennarello  

che t’invoca come suo patrono.  

All’ombra di questa tua immagine,  

che da tre secoli si erge a nostra protezione,  

questo popolo ha vissuto,  

generazione dopo generazione,  

gioie e angosce, progetti e speranze,  

gesti di coraggio e debolezze e,  

affidandosi alla Provvidenza Divina,  

sempre più grande dei suoi limiti,  

ha lavorato duramente per costruire  

una casa comune di pace e concordia.  

 

Assisti i poveri, gli emarginati,  

che cercano uno spazio di vita e di speranza;  

alimenta nelle nuove generazioni  

la fede che ci è stata trasmessa;  

resti vivo e coerente  

il senso dell’onestà e della generosità,  

la concordia operosa, l’attenzione ai piccoli,  

agli anziani e ai sofferenti,  

l’apertura verso l’umanità  

che in ogni parte del mondo soffre,  

perché non manchi mai ad ogni uomo  

la casa, il pane e il lavoro.  

 

Glorioso nostro Patrono,  

come ribolle il tuo sangue,  

così la nostra fede rifiorisca  

e il nostro cuore palpiti solo per Dio,  

luce, speranza e riposo delle anime nostre.  

La tua protezione ci accompagni  

nel nostro cammino  

oggi e sempre.  

Amen. 

 
 
 

 



Carissimi Amici, 
 
con grande gioia presento la nuova Icona di San Gennaro vescovo e martire. È il mio dono alla no-
stra Comunità cristiana in ricordo sia del Giubileo Parrocchiale, sia dell’arrivo dell’Insigne Reliquia 
“ex ossibus” di San Gennaro. Abbiamo avuto la grazia di vivere un anno speciale che il Santo Padre 
Francesco ha reso per noi “Santo” con il dono dell’Indulgenza Plenaria. Un tempo di misericordia, 
fecondo di grazia, in cui abbiamo fatto memoria dei 300 anni della fondazione della Chiesa e della 
Comunità di San Gennarello.  
 
L’icona nasce nei primi secoli del cristianesimo per testimoniare lo splendore del Dio fatto uomo e la 
dignità dell’uomo creato a immagine e somiglianza del suo Creatore. Non è una semplice immagine, 
ma luogo in cui si rivela il Divino, che ci permette di entrare in comunione con chi vi è rappresenta-
to, in quanto è santificata dal nome di Dio e dai nomi degli amici di Dio. 
È certamente un’opera “bella”, preziosa, unica, frutto della preghiera e della competenza di Sr. Con-
cetta Giordano, che vivamente ringrazio per averla pensata, disegnata e dipinta, “scritta” per noi. 
Ma ancora di più è un’opera che annuncia, manifesta ed esprimere la realtà spirituale della nostra 
fede e del mistero di Dio che si svela a noi. È, dunque, un’opera teologica che ci permette di vedere 
ciò che è invisibile: ciò che il Vangelo e gli altri testi dicono con la parola, l’iconografo lo annuncia coi 
colori e lo rende visibile, anzi, presente [Concilio Costantinopolitano IV (869-870), can. 3].  
Offrendo alla vostra devota attenzione quest’Icona, desidero porre sotto i vostri occhi la figura di 
San Gennaro che, guidato dallo Spirito Santo, ha seguito Gesù in vita e in morte, scorgendo la via 
per la quale è giunto alla perfetta unione con Cristo. 
San Gennaro, i Santi, sono amici ed eredi del Signore Gesù, nostri modelli e patroni. Ci amano, ci soc-
corrono, intercedono per noi, in forza del misterioso vincolo di comunione fra i membri della Chiesa 
pellegrina nel mondo e coloro che sono già entrati nella Gerusalemme del cielo, nel Paradiso.   
 
Sia questa nuova Icona del Santo vescovo e martire Gennaro guida per la nostra vita di cristiani 
ispirazione per le nostre scelte, affinché tutti noi, che siamo Chiesa: comunità dei credenti presen-
te qui a San Gennarello da tre secoli, possiamo essere sempre più una famiglia, dove ognuno si 
sforzi di comprendere, perdonare, aiutare, condividere; dove l’unica legge che ci lega e ci fa essere 
veri discepoli, sia l’amore scambievole. 
 
Dio vi benedica e, per intercessione di San Gennaro, rivolga su di voi il suo Volto di Misericordia! 
 

 
Sac. Raffaele Rianna 

parroco 
San Gennarello di Ottaviano, 
19 settembre 2016 
1711° anniversario del martirio di San Gennaro  
  



Premessa. 
 
Il linguaggio corale dell’arte sacra, sperimentato dopo un 
primo corso di iconografia dal tema: “Il volto misericordio-
so di Nostro Signore Gesù” dell’iconografo russo Rublev, 
tenutosi presso la parrocchia di San Gennaro in San Gen-
narello nel luglio 2015 e organizzato dal Servizio per la Li-
turgia della Diocesi di Nola (fig.1), ha suscitato nel parroco 
don Raffaele Rianna, il desiderio di donare alla sua comu-
nità un’icona di San Gennaro vescovo e martire, per ricor-
dare i 300 anni della fondazione della Chiesa e della Comu-
nità di San Gennarello, avvenuta nel 1716 ad opera di 
mons. Francesco Montella, protonotario apostolico e sa-
crista maggiore della Cattedrale di Napoli. 

La commissione di un’icona, già di per sé, evento impor-
tante sia per il committente, sia per l’iconografo, si inseri-
sce poi in un discorso ancora più ampio di grazia in quanto 
la Chiesa intera sta vivendo il Giubileo della misericordia, 
indetto da papa Francesco e aperto l’8 dicembre 2015. 
Nello stesso giorno, nella Chiesa Parrocchiale di San Gen-
naro in San Gennarello, veniva proclamato il Rescritto del-
la Penitenzieria Apostolica che, per mandato del Santo 
Padre Francesco, concedeva alla Comunità il prezioso do-
no dell’Indulgenza Plenaria per un intero anno, fino all’8 
dicembre 2016.  
Quale evento più grande di un Giubileo Parrocchiale pote-
va meglio preparare i cuori per accogliere e contemplare 
un’icona del santo martire Gennaro a cui è dedicata la 
chiesa? Anche l’iconografa sr. Concetta Giordano[a], come 
testimone della fede, dopo aver varcato la Porta Santa, 
sotto la protezione di Maria, ha iniziato il suo discernimen-
to “penitenziale” con l’invocazione dello Spirito Santo e 
avendo come unico desiderio la consegna alla comunità 
cristiana di un’icona che potesse essere poi, consacrata e 
contemplata.  
Inserita dentro lo spazio sacro, questa icona deve condur-
re ogni fedele, come avviene nella liturgia, nel cammino 
trinitario che è un cammino sempre purificativo - illumina-
tivo - unitivo.  
 
1.  Il corpo del Verbo incarnato - la dinamica trinitaria  
     e la partecipazione della Terra ai doni del Cielo 
 
L’icona non è semplice arte sacra, bensì arte per il culto 
per cui il “criterio-guida” per quest’arte cristiana è quello 
di usare il linguaggio stesso del Verbo Incarnato che non 
ha mai smesso di presentare semplicemente se stesso, la 

sua persona, il suo “Corpo” come discorso ultimo e defini-
tivo. Non un precetto, non un semplice discorso, non una 
scuola di pensiero, ma una Persona, Gesù, Figlio del Dio 
vivente. La Sacra Scrittura ci presenta un affascinante e 
misterioso linguaggio riguardo a questo “Corpo” che è 
tempio, altare, pietra di fondazione, pietra angolare per 
cui la “forma” non diventa un accessorio superfluo, ma è  
corrispondenza viva e adeguata del suo contenuto. L’icona 
diviene così teologia dell’immagine per cui, nella tradizio-
ne cristiana, il corpo di Cristo, soprattutto nella sua posi-
zione di Crocifisso (fig. 2) diventa il modello formale di 
molte chiese. Il Crocifisso, infatti, 
diventa lo schema architettonico 
(fig. 3) dove l’incrocio tra asse 
verticale (navata) e asse orizzon-
tale (transetto), diventa il “punto 
dell’Incontro”, dove si colloca il 
presbiterio: luogo sacramentale 
di efficace irradiazione e conver-
genza (fig. 4). Il suo perimetro si 
dilata e si espande per assimilarsi 
ad una architettura, (fig. 5) ad un 
piccolo tempio, ad uno spazio 
pregnante come una cattedrale 
dove ogni spazio diventa comu-
nicazione della vita e dei misteri 
di Cristo, un sacro recinto che 
diventa sintesi dell’economia 
della salvezza, cioè il mistero del-
la volontà divina, “il disegno 
(oeconomia) di ricapitolare in 
Cristo tutte le cose (Ef 1,10). 
Abbiamo così il nartece (spazio 
d’ingresso) una navata, un tran-
setto, un presbiterio, un coro, 
(fig. 3); ognuno di questo sacro 
spazio va varcato, vissuto con 
fede e contemplato perché ac-
compagni il fedele al rito liturgi-
co per cui, da quando attraver-
siamo il sagrato, fino al presbite-
rio e il coro, noi iniziamo un cam-
mino, un itinerario liturgico che 
ha una meta definita e identifica-
tiva per il cristiano: l’incontro 
con Cristo. Questo pellegrinag-
gio, soprattutto nelle chiese anti-
che, è accompagnato dalla teolo-
gia delle immagini.  
Con i nostri piedi fisici varchiamo 
il nartece, la navata, il transetto, 
il presbiterio e, con i nostri piedi 
teologici nel momento della Con-
sacrazione ci presentiamo all’E-
vento fondatore: Cenacolo-
Calvario-Tomba vuota. Il cammi-
no, infatti è arricchito anche dal-
la visione delle immagini 
(affreschi o icone), che parlano 
della presenza di Dio fatto uomo 
in mezzo a noi, della comunione 
di Dio con l’uomo. Questa pre-
senza misteriosa prepara il cuore 
alla massima presenza sacra-
mentale di Cristo nell’Eucarestia 

fig. 1 

fig. 2 

fig. 3 

fig. 4 

fig. 5 



per cui, il fedele e il sacerdote, attraverso la concelebrazio-
ne della santa Messa, – come ci ricorda Nicolas Cabàsillas 
– camminano, con gli occhi dell’anima e con i piedi teologi-
ci al Calvario che è l’intero evento Pasquale, cioè la Pasqua 
di Crocifissione e la Pasqua di Risurrezione.  
Come la liturgia, che appunto significa azione favorevole 
del popolo, anche l’edificio ecclesiale e tutte le sue imma-
gini, non sono fini a se stesse, ma a servizio dei fedeli. 
Questo è il motivo per cui possiamo dire che l’icona, arte 
per il culto, non può essere definita solo arte sacra, collo-
cata in un posto qualsiasi e lì dimenticata, ma sia nella for-
ma che nel contenuto essa partecipa dell’azione liturgica, 
è a servizio dei fedeli che, contemplandola, vivono purifi-
cazione, illuminazione ed esperienza unitiva. Questi tre 
aspetti pertanto costituiscono le caratteristiche di ogni 
mistagogia sacramentale e possono essere definiti come 
tre fasi “dell’itinerario dell’anima a Dio”. Tutte e tre le fasi 
devono essere presenti in ogni forma sacra che così risulta 
completa e organica, non solo nell’insieme, ma anche nel-
le singole parti con una propria unitarietà. 
San Giovanni Damasceno, strenuo difensore delle icone 
scrive: «Se un pagano viene da te dicendo: “Mostrami la 
tua fede”, tu conducilo in una chiesa e mettilo davanti alle 
immagini sacre!». Con queste parole il santo dottore vole-
va dire che l’icona va vista dentro il mistero centrale del 
cristianesimo, cioè nell’economia dell’Incarnazione. Il Da-
masceno, nel rispondere agli iconoclasti che sostenevano 
che non bisognava dipingere icone perché né Dio, né suo 
Figlio potevano essere rappresentati, risponde che è giu-
sto non dipingere l’immagine di Dio perché egli è ineffabi-
le, invisibile, infinito; tuttavia con l’Incarnazione l’Invisibile 
ha preso forma, quantità, colore.  
Ormai, attraverso l’umanità di Cristo, si manifesta la divini-
tà e gli avvenimenti della sua vita, il suo insegnamento, i 
suoi miracoli ci rivelano la vera natura di Dio: un Dio che è 
Amore, un Dio che salva.  
Sia nell’architettura, sia nell’icona, sia nel rito liturgico, noi 
viviamo sempre una dinamica trinitaria: purificazione, illu-
minazione, unione e questo movimento può essere sinteti-
camente messo in evidenza con la celebre espressione di 
Sant’Atanasio di Alessandria: “Dio si è fatto uomo perché 
l’uomo possa diventare Dio”.  
Da un lato Cristo è immagine del Padre e dall’altro l’uomo 
è a immagine di Cristo. L’iniziativa è sempre di Dio, ed è 
sempre Dio che la conduce nelle diverse tappe, tra ascolto 
e visione, perché l’uomo sia in equilibrio ed abbia il suo 
orientamento. 
Con l’aiuto del simbolismo del tempio cristiano evidenzia-
mo la natura di questi segni sacri che poi cogliamo anche 
in tutta la vera arte sacra visiva, soprattutto nell’icona, sia 
nella forma che nel contenuto. 
Come dicevamo, in ogni luogo di culto, soprattutto nelle 
chiese orientali e antiche dell’occidente, incontriamo pas-
saggi o filtri, recinti, dislivelli, spazi preliminari che, sapien-
temente e con gradualità conducono al cuore del mistero 
secondo un itinerario che il fedele oltre a percorrere, vive 
nella visione e nella percezione, secondo un asse centrale 
direzionato verso oriente, dove sorge il sole.   
                 
2. Il primo filtro: uscire dallo spirito del mondo 
 
Nell’architettura tradizionale c’è un primo luogo che si può 
definire “primo filtro” che è il cortile antistante. Sia nella 
chiesa antica sia in quella orientale, questo luogo è chia-
mato quadriportico, esonartece o nartece. In occidente 

invece è il sagrato, il battistero, il protiro. Questo primo 
spazio è analogo al “recinto” (fig.6) che è intorno alla Ten-
da del Convegno nel deserto ebraico (Es 25-27; 35-4) per 
cui tale spazio porta con sé il primo dei caratteri fonda-
mentali presenti nella realtà sacra: prendere le distanze 
dal mondo, con un recinto ben delimitato, fuori da ogni 
contaminazione, dove non c’è più posto per l’ambiguità. I 
leoni che sorreggono le colonne del protiro, infatti, rivela-
no la sacralità dell’ingresso. Tutto si fa in funzione di un 
itinerario di purificazione, di una vera e propria esperienza 
di vita interiore spirituale.  

Nel recinto della Tenda si trovano l’altare degli olocausti, 
dove veniva fatta l’offerta dei propri beni materiali avvian-
do così un primo distacco dal mondo e la conca di bronzo 
con l’acqua, simbolo di purificazione (fig. 8). Questo 
“recinto” lo troviamo bene delineato nelle chiese dell’anti-
chità (fig. 7)  come spazio antistante; oggi si chiama sagrato.  
Nelle Chiese più antiche, in questo spazio sacro, era eretto 
il Battistero (fig. 9) simile alle fontane o “fiale”, caratteristi-
che delle chiese monastiche orientali. Dunque il Battesimo 
è il richiamo al distacco dal mondo: il battezzato rinasce in 
Cristo a vita nuova, rinuncia a ogni forma di seduzione del 
mondo per cui questo primo filtro costituisce un’analogia 
con la prima parte della Liturgia detta “penitenziale”. Il 
“recinto”, simbolo di separazione è il luogo “sacro” che 
significa segregato, separato dal mondo profano.  

fig. 8 

fig. 6 fig. 7 



Nella logica trinitaria, questo primo spazio è legato alla 
figura del Padre che accoglie e indica il cammino peniten-
ziale. Di solito, nelle chiese antiche il nartece ha anche il 
suo programma iconografico come pre-catechesi perché 
era lo spazio dei catecumeni. Le immagini dunque che qui 
troviamo sono quelle dell’Antico Testamento, con la figura 
dei Patriarchi, la creazione di Adamo e di Eva, la cacciata 
dal Paradiso, Noè, il sacrificio di Abramo e Mosè.  
Questo primo filtro dunque ci parla di battesimo, morte e 
rinascita, timor di Dio, purezza, capacità di riconciliazione, 
e di riconoscersi peccatori, rinuncia al mondo e a ogni am-
biguità, scelta del vero Dio. 
Se facciamo riferimento all’arte visiva passando così dallo 
spazio architettonico alla teologia delle immagini dobbia-
mo poter cogliere questa stessa componente di sacralità.  
L’iconografo vive in se stesso questo “itinerario peniten-
ziale”, iniziando questo lavoro con la rettifica delle inten-
zioni, con l’invocazione dello Spirito Santo, affinché le im-
magini interiori che si depositano nella memoria come 
frutto di ascolto della Sacra Scrittura, non svaniscano la-
sciando il posto all’esteriorità, all’immagine delle cose va-
ne e futili del mondo. La tavola che si sceglie per ogni ico-
na, dunque, non sarà un supporto qualsiasi, ma sarà 
trattato come un altare: una bianca tela sarà incollata su di 
essa e il tutto sarà coperto da un candido gesso che costi-
tuirà la base dell’immagine sacra. Il velo della tenda del 
convegno, la veste battesimale, che è posta sul legno per 
accogliere i volti trasfigurati dei Santi, che hanno lavato le 
loro vesti nel sangue dell’Agnello (Cf. Ap 22,14), 
“consumando”, fino al dono totale di sé, la vita sacramen-
tale battesimale. Essi sono i testimoni di Cristo, perché 
hanno ascoltato e creduto, ma anche visto e confessato 
con la vita la propria fede in Gesù vivo e presente nella 
loro storia. Il colore delle terre naturali penetrerà fino al 
velo per dire che la materia è viva, non è statica, è lumino-
sa, è entrata nell’amore ed è diventata corpo. Questo cor-
po si concentra nel volto che rimane memoria permanen-
te e viene a noi in superficie come luce radiosa perché il 
nobile metallo d’oro zecchino immergerà tutto nella luce. 
Il concetto guida della presenza dell’oro, infatti, non è le-
gato solo alla preziosità del metallo, ma all’importanza 
della sua luce che poi tutto immergerà. Ciascun colore, 
infatti, porterà con limpidezza il proprio apporto alla luce 
iridescente della policromia.  
La contemplazione di un’icona vuole invitare a proclamare 
quella parola della creazione: “sia la luce” (Gen 1), cioè 
dire “sia la Rivelazione di Dio nella mia vita”, venga lo Spi-
rito Santo, non sono più immerso nel caos, bensì nel co-
smos e posso crescere in questa energia divina per essere a 
immagine e somiglianza di Gesù Cristo, figlio di Dio.  
San Giovanni Damasceno diceva: “Venero la materia, 
attraverso la quale mi è giunta la salvezza come riempita 
di energia divina e di grazia”. Per eccellenza dunque, la 

luce dell’oro è la rappresentazione dell’energia, della dy-
namis che personifica ciò che tocca e crea; tutto è racchiu-
so nella persona di Gesù. L’evento del Tabor (Mt 17,1-8; 
Mc 9,2-8 e Lc 9,28-36), infatti, ci dice che non è Gesù che si 
trasfigura davanti a Pietro, Giacomo e Giovanni, ma è il 
loro sguardo che per quell’istante è stato capace di regge-
re la visione di una Verità che a volte, anche se è percepi-
ta, è offuscata nella nostra mente.  
Le “forme” che appaiono nella loro luce, nell’arte sacra del-
le icone, avranno così, come prima caratteristica, di uscire 
dal mondo dalle cose sensibili. L’arte cristiana, infatti, non è 
astratta, ma ha la sua forma purificata dall’apparenza, 
dall’illusorietà, dall’abbaglio di realtà. Questo ci guida ad 
avere un disegno con linee nitide, essenziali, “recinti sacri”, 
perimetri conformi al modello.  
Non realismo naturalistico ma simbolico, di forme naturali, 
trasfigurate. Le figure in piedi o a mezzo busto hanno for-
ma precisa, sono come dei profili in analogia a snelle co-
lonne, a pilastri, a ceri, soprattutto, nella forza delle figure 
a mezzo busto troviamo il riferimento a solide montagne, 
a coppe, vasi, pietre angolari. Visti con gli occhi della fede, 
i santi nelle icone assumono l’aspetto della definitività, 
dove la forma esteriore rivela e rende comprensibile il 
contenuto interiore. Questa prima fase di preparazione 
può corrispondere per analogia all’episodio della lavanda 
dei piedi o al passo della preparazione della Pasqua: 
“Andate a preparare per noi la Pasqua, perché possiamo 
mangiare” (Lc 22,8). 
 
3. Secondo filtro: la luce come rivelazione di Verità e Vita 
 
Il “secondo filtro” introduce nello spazio della liturgia della 
Parola, dove è proclamata la Verità. Questo spazio è la navata, 
uno spazio architettonico che, fondato sul timor di Dio nel 
battezzato il quale comincia la sua vera e propria “elevazione” 
in un ambiente fatto di muri e colonnati (fig.10, 11). 
Nella navata è collocato l’ambone, centro della proclama-
zione della Parola che un tempo era sopraelevato. Il rito 
liturgico inizia a essere illuminato dalla parola proclamata 
che è la Verità tutta intera, non mezza verità, ma Verità 
nella sua ampiezza, dall’alfa (A) all’omega (Ω); dall’inizio 
della creazione fino alla Parusìa (il ritorno di Gesù sulla 
terra alla fine dei tempi.  

fig. 9 

fig. 10 

fig. 11  



La Sacra Scrittura proclamata nell’edificio illumina tutto il 
progetto divino-cosmico; lo stesso edificio si erge in tutte 
le sue parti come altrettanti parti della Bibbia che, allo 
stesso tempo, è proclamata nella bellezza delle immagini 
rendendo visibile la Parola.  
Dopo il tempio aniconico di Mosè che non aveva immagini, 
l’era cristiana introduce un’esplosione di raffigurazioni co-
me conseguenza dell’incarnazione. Ancora di più l’Antico 
Testamento ora può essere raffigurato perché i Padri l’han-
no rivelato come “prefigurazione” del Nuovo che ora lo illu-
mina e gli dà “forma”. L’intera storia della salvezza, dalla 
Genesi all’Apocalisse è proclamata dall’ambone e contem-
plata nelle immagini che continuano il loro annuncio, come 
parola cristallizzata nei muri, nelle colonne, nelle cupole, 
nelle volte. Nel tempio cristiano è ora possibile rappresen-
tare tutta la verità che va scoperta un po’ alla volta alzan-
do lo sguardo, girandosi, spostandosi, soffermandosi. Al 
tempo stesso non si può pensare, all’edificio cristiano co-
me un museo dove sono inserire opere d’arte che giustifi-
cano la loro presenza perché dichiarate sacre. Nello spazio 
liturgico l’arte viene inserita per aiutare a vivere il culto. 
Nel tempo, le nostre chiese sono state riempite di croci di 
ferro astratte, di pannelli di Via Crucis secondo in stile cu-
bista, di crocifissi senza forma o in qualsiasi materiale. 
Quest’arte non è arte per il culto perché di per sé rimane 
isolata, non comunica, non parla al fedele, non conduce 
all’incontro con la parola proclamata in modo limpido e 
chiaro, ma rimane lì, ferma, con una vitalità a volte esube-
rante nelle sue forme astratte dove ciascuno si deve sfor-
zare di comprenderne il senso. La simultaneità della visio-
ne dell’arte per il culto invece dà la possibilità di cogliere 
in visione sintetica e sinottica, quello che la Scrittura svi-
luppa come in un lungo rotolo.  
I Padri del Concilio di Nicea II (797 d.C.) definiscono con 
chiarezza il ruolo delle icone dicendo che esse “dicono con 

le parole e il colore 
quello che la Bibbia 
dice con la Scrittu-
ra” per cui si sono 
sviluppati dei veri e 
propri programmi 
iconografici della 
storia della salvez-
za che esprimono il 
“non ancora” 
proiettato verso un 
“già” per cui trovia-
mo un’iconografia 
con temi cosmici e 
salvifici, con le im-
magini di Patriar-
chi, profeti, evan-
gelisti .  
Questo secondo 
filtro, che ci intro-
duce nello spazio 
sacro della navata, 
è legato alla figura 
del Figlio. So-
prattutto nelle 
chiese orientali, in 
questo spazio sa-
cro vi è l’inseri-
mento del quadra-
to e del cerchio 

della cupola (fig. 12) per indicare che il divino, è sceso nel-
la storia dell’uomo, si è incarnato nella persona del Figlio 
Gesù per cui abbiamo nella cupola il Cristo Pantocrator 
con i Profeti e, nei quattro pennacchi, i quattro evangelisti 
(fig. 13) i quali stanno ad evidenziare la parola incarnata 
che si espande nelle quattro direzioni dello spazio. 
Nell’arte sacra delle icone, questa duplice dimensione del 
cielo che scende sulla terra è sempre presente. La maggior 
parte delle icone, infatti, sono rettangolari. È raro trovare 
un’icona quadrata e quasi, tutte, rispettano un rapporto 
ben preciso per cui tutti i simboli che abbiamo spiegato, 
soprattutto il simbolo cielo-terra sono condivisibili in ogni 
tavola poiché diventa quello lo spazio sacro dove si mani-
festano le epifanie del sacro. L’icona è come una finestra, 
un tassello, dove il simbolo supera la tecnica per cui fa da 
sfondo sempre un simbolismo costruttivo. Ogni icona dun-
que è costruita dentro il duplice spazio, uno quadrato è 
l’altro appartenente al cerchio per indicare che la terra 
partecipa ai doni del Cielo (fig. 14).  

In sintesi l’iconografia dunque, stilizza il Cielo e vuole con-
tenere questo infinito, desidera esprimere attraverso le 
immagini teologia e teofania. Questo incontro tra il cielo e 
la terra avviene attraverso la forma del quadrato-sfera, 
dove il quadrato e il cubo sono il simbolo della terra, men-
tre la sfera-cerchio è il simbolo del cielo. In ogni icona tro-
viamo questi simboli compositivi, sono gli stessi dell’archi-
tettura sacra, tanto che l’icona può essere considerata 
un’architettura e, viceversa l’architettura del tempio cri-
stiano è come un’icona (fig. 15, 16).  

fig. 13 

fig. 14 

fig. 15 fig. 16 

        icona-architettura                          architettura-icona 

fig. 12 

La sfera-cielo si unisce al cubo-terra 



Infine la croce diventa il simbolo universale di “incontro” 
tra cielo e terra e il suo centro è il cuore di questo incon-
tro, per cui l’icona ha uno spazio preciso, un luogo privile-
giato (fig. 17), che è proprio definito “zona dell’incontro” 
dove si trova il volto. Questo luogo, dunque, dove c’è par-
tecipazione della terra col cielo, incontro fra trascendente 
e immanente, diviene centro di irraggiamento di luce e di 
colore perché lì si colloca il volto, lo sguardo del santo, del 
testimone della fede, dell’epopte (un iniziato che ha supe-
rato l’ultimo grado della sua iniziazione) che è già nella 
visione celeste. 

4. Terzo filtro: la liturgia unitiva, eucaristica 
 
Come i discepoli di Emmaus lungo il cammino fanno me-
moria di ciò che Gesù aveva fatto nella loro vita così il fe-
dele, illuminato dalla Parola e dall’icona, sia dipinta che 
costruita, fa memoria della storia della salvezza per cui, 
percorrendo e vivendo lo spazio della navata, sente ardere 
nel cuore la fede in Gesù Cristo. Con questo sentimento il 
pellegrino entra così nel “terzo filtro” che è lo spazio del 
santuario dove l’appartenenza si fa partecipazione al mi-
stero di Dio.  
La navata e il santuario stanno tra di loro in una pregnante 
tensione di significato. Insieme si contrappongono e si 
completano a vicenda, sono in antitesi e nello stesso tem-
po si spiegano reciprocamente. Nessuna delle due avreb-
be ragione d’essere senza l’altra. A conferma di ciò è sinto-
matica la definizione di San Massimo il Confessore quando 
dice che “la navata è il santuario in potenza e il santuario è 
la navata in potenza”. Qui la liturgia ci offre l’esperienza 
sacramentale con il Corpo di Cristo, il frutto del suo sacrifi-
cio per cui il terzo filtro è la presenza dello Spirito Santo 
che tutto trasforma. In questa zona sacra le immagini po-
trebbero tacere, ma non l’icona che, per sua natura, vuole 
condurre a questa unione, ad una estasi contemplativa, ad 
una pace gioiosa di sguardi, di condivisione e di amore.  
L’iniziativa è sempre di Dio che cerca l’uomo, cerca il suo 
sguardo, cerca la comunione. In architettura, acquista una 
particolare rilevanza la barriera cioè la “balaustra” che se-

gna il confine tra i due 
luoghi senza separare (fig. 
18). La possibilità della 
loro comunicazione non 
era umanamente pensa-
bile nell’Antica Economia 
(AT) se non sotto forma di 
speranza e di attesa. Con 
la Nuova Economia (NT), 
realizzata dall’Incarnazio-
ne di Cristo, il divino ha 

fatto irruzione nell’umano oltrepassando per grazia quella 
barriera ontologica che li separava. Con il mistero della 
Morte e Resurrezione il Dio-uomo ha aperto definitivamen-
te quel passaggio. Il Cristo nella figura del sacerdote mi vie-
ne incontro ed io, dopo aver camminato, con i miei piedi 
teologici la Pasqua della sua morte e della sua resurrezione, 
vado incontro a Lui nel “centro” dello spazio liturgico, defi-
nito “spazio dell’Incontro”, durante la consacrazione del suo 
Corpo e del suo Sangue. 
Nelle chiese orientali questo luogo è definito come 
“solea”, gradino davanti alle Porte Regali del Santuario, 
(fig. 19) davanti all’altare; nella chiesa di occidente è la 
“balaustra” dove il 
fedele si inginocchia. 
Ora questo spazio non 
esiste più, soprattutto 
nelle chiese nuove, 
per adeguamento li-
turgico, per cui, se da 
un lato è stato elimi-
nato per vivere meglio 
la liturgia, dall’altro si 
è perso quel senso 
teologico-spirituale dell’Incontro legato proprio alla fisici-
tà, alla realtà antropologica dell’uomo, che ha sempre bi-
sogno di ricordare i fatti, soprattutto quelli invisibili.  

In questo spazio del santuario c’è il presbiterio e nell’arco 
trionfante è rappresentato, in chiave di volta, il Mandylion 
(fig.20) la prima immagine del volto di Cristo che inaugura 
l’arte cristiana. Il Mandylion in quella posizione ci ricorda 
più da vicino che Dio si è incarnato e si è reso visibile con il 
suo volto. Molto spesso nell’arco trionfante c’è la scena 
dell’annunciazione mentre nell’abside la Vergine orante, i 
martiri e i santi. I temi più liturgici sono espressi dalla pre-
senza di personaggi legati di più alla sacra liturgia come i 
santi, i vescovi e la Comunione degli Apostoli in due gruppi 
simmetrici si apprestano con grande riverenza a nutrirsi di 
questo Pane disceso dal 
cielo che Cristo-Sacerdote 
da un Altare-Ciborio porge 
loro sotto le due specie 
(fig. 21, 22). 
Non si tratta più della sce-
na narrativa della fratio 
panis bensì teofanica. 
Tutte le scene teofaniche 
del santuario hanno la fun-
zione di indicare che l’as-
semblea dei battezzati è in potenza una chiesa trionfante 
perché “già” redenta benché “non ancora” realizzata stori-
camente. Il cristiano si percepisce come testimone ma an-
che epopte  e quindi capace di vedere l’invisibile attraver-
so il visibile: è la cena del Signore: “Se uno mangia di que-

fig. 18 

fig. 20 

fig. 21 

fig. 19 

fig. 17 

schema di figura iconizzata 

Luogo privilegiato dell’ “incontro”  
tra cielo e terra 



sto pane vivrà in eterno e il 
Pane che darò è la mia car-
ne per la vita del mon-
do” (Gv 6, 48-51). 
                       
5. L’incontro 
 
Nel nostro discorrere ab-
biamo cercato di specifica-
re che più che arte sacra, è 
bene parlare di arte sacra 
dedicata al culto in modo 
da non confonderci e non 
cadere nella tentazione di 
inserire nelle nostre chiese 
ogni forma di arte definita, 

con molta leggerezza, “sacra”. 
Un altro criterio che può aiutarci a discernere un’autentica 
arte per la liturgia è quello che si sostanzia nel mistero di 
un “incontro partecipativo”, carattere specifico di chi cre-
de in un Dio che si è fatto carne e ci invita alla comunione 
col suo Sangue e il suo Pane di vita eterna. 

L’arte dell’icona ha que-
sto specifico, rende visibi-
le il volto di Dio nei volti, 
negli sguardi per cui ogni 
immagine vuole condurre 
ad uno “sposalizio”, ad un 
“incontro”, fra il Creatore 
che si unisce alla sua crea-
tura.      
Abbiamo già evidenziato 
che nella zona sacra del 
terzo filtro, nell’arco 
trionfale, troviamo l’im-
magine dell’Annunciazio-
ne e nell’abside la Vergine 
orante, mentre nella zona 
sottostante la comunione 
degli Apostoli.   
Nell’Annunciazione il Pa-
dre chiede alla Vergine di 
preparare un Corpo e con 
il suo fiat inaugura una 
nuova creazione. La Vergi-
ne, infatti, è chiamata 
“Platitera”, Colei il cui 
grembo è più vasto dei cieli 
perché contiene l’infinito. 
Nelle chiese di oriente è 
frequente incontrare 
nell’abside, una grande 

immagine di Maria, in piedi o in trono (fig. 23, 24, 25), men-
tre è più raro in quelle latine. Nelle chiese moderne l’imma-
gine mariana è scomparsa, a volte è salvata in extremis, 
solo per volontà di devozione popolare, in una cappellina 
laterale. La sua presenza è ridotta con qualche statua posta 
di qua o là ma anche questo avviene di rado.  
 
 
 
 
 
 
 

6. Come ho dipinto l’Icona di San Gennaro  
 
Ci inoltriamo ora nello specifico dell’icona del martire San 
Gennaro che ho realizzato, cercando di comprenderne il 
senso teologico-spirituale partendo dalla tavola, dalla for-
ma, dalla tecnica e dai colori. che la rendono una vera e 
propria arte sacra per il culto. 
 
a) La tavola 
 
Il supporto tradizionale dove tutto si trasforma è la tavola 
di legno, nel nostro caso abbiamo utilizzato una tavola 
liscia di tiglio, essenza non resinosa, ben stagionata e lavo-
rata, senza nodi. Per evitare che si deformi sono state in-
serite, senza fissarle, due traverse di rinforzo con legno 
più duro.  
La tavola scelta è stata preparata e trattata come un alta-
re: una bianca tela incollata su di essa e un candido gesso 
costituiscono una base, come una veste battesimale, per 
accogliere il volto trasfigurato del santo martire Gennaro e 
degli angeli celesti. La base di intonaco si chiama levkas ed 
è piuttosto complessa; si impiegano due tipi di gesso e 
colla e si procede in strati sottili che rendono più resisten-
te il gesso. Tra uno strato e l’altro occorre far asciugare 
bene e poi procedere ad una rifinitura.  
 
b) La forma 
 
La tavola ha di per sé uno spazio rettangolare che simbo-
leggia la terra e uno spazio ogivale convesso, che simbo-
leggia il cielo. Cielo e terra, infatti, sono i simboli sacri spa-
ziali che ci fanno contemplare il tema mistico dell’incon-
tro, il superiore e l’inferiore, il divino e l’umano. E questo 
stesso discorso si ripete anche per la stessa figura del san-
to, una figura a mezzo busto sempre inserita in uno spazio 
dove la proporzione è di 3:4 con l’aureola che è tangente 
alla zona rettangolare, spazio limite tra cielo e terra e che, 
nella sua forma semicircolare, evoca la sfera celeste spiri-
tuale (fig. 26, 27). 

Il torace del Santo viene stilizzato conferendogli monu-
mentalità e imponenza come una solida montagna, men-
tre la sommità del capo semicircolare ed il cerchio del 
nimbo evocano la sfera celeste spirituale. 
Lo spazio non arricchisce la figura, ma è la figura che dà 
valore allo spazio. Ogni parte spaziale ha il suo valore sim-
bolico. Il torace ha la sua monumentalità, è come una 

fig. 22 

fig. 23 

fig. 24 

fig. 25 

fig. 26 fig. 27 

fig. 23 



montagna che sale verso il cielo. La sommità del capo se-
micircolare e il cerchio del nimbo invece, evocano la sfera 
celeste, il sole che scende e illumina. Il volto si trova nella 
zona di “incontro” (fig. 28). 

 
c) La tecnica e i materiali 
 
Nell’iconografia molte sono le tecniche e i materiali con cui 
realizzare le icone. Questa icona è stata eseguita con la tec-
nica della tempera “all’uovo”, metodo classico dell’icona: 
un’emulsione fatta con tuorlo di uovo, vino bianco, olio di 
papavero ed essenza di lavanda. Questa emulsione, mesco-
lata ai colori, polveri finissime e naturali, attraverso le fasi 
della velatura, crea densità e trasparenza e i volti pian piano 
assumono volume e luce. Realizzare un’icona, infatti, è un 
processo molto complesso che comprende numerose ope-
razioni per cui è necessario avere conoscenze specifiche ed 
una grande esperienza. Il valore dunque, di un’icona non è 
da ricercare solo nella qualità dei materiali utilizzati, antichi 
o moderni e o di buona qualità, ma anche nella grazia del 
disegno, nelle proporzioni, nella delicatezza della grafia e 
nell’uso delicato dei pigmenti, soprattutto negli incarnati, 
cioè volti e mani.  
Ciò che possiamo dire è che, nella sua complessità, ogni 
icona ripresenta la perfezione, un tempio sacro alla cui 
costruzione partecipa tutto il creato: l’uomo, gli animali, i 
vegetali, i minerali, la terra, l’acqua, il fuoco, in un equili-
brio misterioso in cui tutto è trasformato ed offerto per 
esprimere il bello di un mondo trasfigurato dalla resurre-
zione di Cristo.  
Quando è apparsa la pittura a olio gli iconografi, infatti, 
non hanno lasciato la tempera all’uovo se non nell’icono-
grafia decadente (in Russia infatti è stata accolta solo nel 
XVIII sec.), ritenendo la pittura ad olio, a causa del suo ca-
rattere sensuale, inadatta a tradurre l’ascesi, il linguaggio 
della comunione e tutta la ricchezza spirituale e la gioia 
propria dell’icona. 
Per la nostra icona sono stati scelti dei materiali di base 
allo stato naturale che sono stati purificati e lavorati insie-
me; essi rappresentano il massimo di partecipazione del 
mondo visibile alla creazione dell’icona. Tutte le tempere 
sono naturali, anche il bianco. Non è stato usato un bianco 
artificiale, bensì la biacca, detto anche bianco d’argento, 
usato dai grandi maestri del medioevo. È un colore molto 
delicato, oggi difficile da trovare e da utilizzare tanto è ve-
ro che molti usano solo bianco di titanio o bianco di zinco 
mescolato a bianco di titanio. La biacca è stata usata so-
prattutto per gli incarnati e le lumeggiature, per rendere 
più trasparenti possibili i volti e le vesti. Altri colori naturali 
e preziosi utilizzati per questa icona sono l’azzurrite e il 

lapislazzulo, gemma preziosa risalente al V sec. a. C. e mol-
to utilizzata nell’antico Egitto. Esse appartengono alla 
gamma degli azzurri.  
Infine, la preziosità e la lucentezza di una tavola lignea per 
eccellenza è rappresentata soprattutto dallo sfondo di oro 
che gli artisti del medioevo consideravano un vero proprio 
colore. Proprio l’uso dell’oro, nell’arte medievale, dimo-
stra come la natura dei materiali avesse la precedenza sul 
realismo. La tecnica scelta è stata quella della doratura a 
guazzo con foglia oro 23,75 K, poi lucidata con pietra d’a-
gata per la parte del nimbo e una doratura a missione per 
la restante parte dell’icona con la stessa foglia d’oro. 
Nell’icona dunque, possiamo dire che la materia non è 
stata violentata, ma è come Dio l’ha plasmata sul supporto 
tradizionale, dove tutto si trasforma: la tavola di legno.  
 
d) L’icona e i modelli 
 
Nella progettazione di un’icona, lavoro preliminare è la 
ricerca dei modelli (fig. 29, 30, 31, 32, 33, 34, 35), cosa che 
richiede un impegno di tempo non indifferente e che pro-
segue durante tutta la fase preparatoria dell’icona.  

Non ho rinvenuti modelli d’icone, solo una pittura su un 
supporto di tufo che non può neppure definirsi icona. Per-
tanto ho studiato gli affreschi delle Catacombe di San Gen-
naro in Napoli, quelle del complesso basilicale di Cimitile 
fatte edificare da San Paolino da Nola (fig. 36, 37, 38) i pre-
ziosissimi affreschi dell’Abbazia di Sant’Angelo in Formis di 

fig. 28 

fig. 29 

fig. 30 fig. 31 

fig. 32 fig. 33 



Capua (CE) ed i mosaici di 
Monreale (PA) alfine cer-
care modelli di arte cristia-
na e di santi martiri dei 
primi secoli o contempora-
nei al martire Gennaro.  
Tenendo presente tutti i 
modelli trovati, ho studia-
to e realizzato il disegno su 
carta, selezionando da 
ogni immagine elementi 
per giungere a un modello 
che si avvicina molto a 
quello comneno (stile ico-
nografico dell’XI-XII sec.), 
per sobrietà e delicatezza 
espressiva. 

La parola “chiave” che mi ha guidato nella struttura com-
positiva è scritta in alto, incisa e dipinta nell’oro: si tratta 
del versetto dell’Apocalisse (22,14): “Beati coloro che lava-
no le loro vesti nel sangue dell’Agnello”. Continuando a 
leggere il versetto comprendiamo il senso di questa beati-
tudine: perché i beati – dice la Scrittura - avranno parte 

all’albero della vita e potranno entrare per le porte nella 
città. Si tratta dell’ultima beatitudine contenuta nel libro 
dell’Apocalisse che riguarda la condizione battesimale di 
chi è ormai inserito nell’opera redentiva di Cristo. È la bea-
titudine dei santi che sono al cospetto di Dio, che hanno 
seguito l’Agnello fino al martirio in continuità con la mis-
sione profetica a Lui assegnata e che hanno parte dell’al-
bero della vita. Al centro dell’icona, nella sommità, trionfa, 
sul libro aperto, l’Agnello immolato, con le ferite della pas-
sione e la croce della resurrezione. Nel libro aperto si leg-
ge il suo nome: l’A e l’Ω.    
Il santo martire Gennaro ha seguito l’Agnello, gli ha reso 
servizio, gli ha reso culto, ed ora vede il volto del suo spo-
so: il Pastore supremo. Il Santo regge, nella mano sinistra, 
lo stesso libro aperto, ma, chi può tenere il libro aperto? Il 
Testimone fedele che ha seguito l’Agnello ovunque esso 
andato! L’Evangelo eterno si apre a noi ogni volta che l’a-
scoltiamo con un unico intento: uscire da Babilonia ed 
aver parte, rinnovati, dell’albero della vita per entrare nel 
cuore della misericordia da cristiani adulti. Chi s’inserisce 
in questa logica evangelica, con questa tradizione profeti-
ca che è la testimonianza della vita cristiana per quanto 
povera e sofferente sia, può avere in mano il libro aperto.               
Nel libro in mano al santo martire Gennaro, è riportato un 
versetto del vangelo di Giovanni (15,16): “Non voi avete 
scelto me, ma io ho scelto voi e vi ho costituiti perché an-
diate e portate frutto ed il vostro frutto rimanga”.  
Beati dunque, coloro che leggono la Parola per incontrare 
il Signore della vita, l’A e l’Ω, l’Onnipotente, il testimone 
fedele, l’Agnello immolato, il Pastore. Questo è il dono! 
Essere chiamati alla vocazione alla vita per vivere la beati-
tudine e portare frutto con il discernimento e le scelte 
operate nella quotidianità. Il frutto della donazione della 
propria vita è l’Amen che Cristo attende! Il libro è aperto 
per me, è l’Evangelo Eterno!  
La mano destra invece, come quasi tutte le icone di Gesù 
maestro, accenna ad un gesto di benedizione, ma anche di 
intercessione e adorazione. Per la raffigurazione di un san-
to patrono sono importanti le espressioni del volto ma 
anche quelle delle mani perché ci possa essere relazione, 
comunione tra il fedele che prega e contempla l’immagine 
e il santo rappresentato che intercede presso il Padre, il 
Figlio e lo Spirito Santo. Nelle icone, infatti, questa relazio-
ne è evidenziata dal gesto dell’adlocutio, la cosiddetta ma-
no parlante che sostituisce le parole dei personaggi rap-
presentati sempre in silenzio, con le labbra chiuse. Perciò 
in ogni icona, prima di disegnare una mano è importante 
capire a chi è rivolta. Nel nostro caso abbiamo un gesto di 
benedizione sul fedele che contempla e sulla comunità 
cristiana di San Gennarello simboleggiata dalla Chiesa Par-
rocchiale posta tra la mano benedicente e la mano che 
sorregge il libro aperto della vita.  
Nel nimbo (aureola) è stato riportato il versetto 4 del sal-
mo 145: “Una generazione narra all’altra le tue opere”, 
che la comunità parrocchiale ha scelto come “parola gui-
da” per il suo Giubileo. Una generazione può narrare all’al-
tra le opere del Signore quando c’è un continuo scambio 
di mutuo affetto, quando si sente benedetta e benedice a 
sua volta la vita dell’altro.  
Sul portale della Chiesa è stata riportata la scritta: “300 anni 
di comunità a san Gennarello” a sottolineare la fondazione 
della Chiesa dedicata a San Gennaro ad opera di mons. 
Francesco Montella, protonotario apostolico e sacrista mag-
giore della Cattedrale di Napoli, avvenuta nel 1716 (fig. 39). 
 

fig. 34 fig. 35 

fig. 36 

fig. 37 

fig. 38 



In alto, in modo sim-
metrico, a destra e a 
sinistra dell’Agnello 
sono posti tre angeli 
(fig. 40). I due più 
prossimi all’Agnello 
hanno in mano le 
ampolline del sangue 
del martire Gennaro 
che, secondo la tradi-
zione, fu raccolto 
dalla sua nutrice, di 
nome Eusebia subito 
dopo il martirio avve-
nuto il 19 settembre 
del 305. Le due am-
polline, collocate nel-
la sfera celeste e sor-
rette dai due angeli, 
evidenziano che, co-
me l’Agnello di Dio fa 
da ponte tra il cielo e 
la terra, così il sacrifi-

cio del santo, unisce l’umanità a Dio. Il sangue versato di 
un santo martire non è un evento personale, ma comunio-
ne con la pasqua di Cristo, comunione col Padre, col Figlio 
e con lo Spirito Santo. Questa unione, che ciascun battez-
zato vive con tutti i santi, ci rende abitanti della sola Città 
con Dio, con la Madre di Dio, con gli angeli, i patriarchi, i 
profeti, i progenitori e i santi tutti che già godono della 
visione della Gerusalemme celeste.  

Dio ha creato l’uomo per condurlo alla comunione con sé, 
il calice posto ai piedi dell’Agnello è la grazia di questa co-
munione, è la porta santa per accedere al suo costato tra-
fitto, sorgente di Vita. Tutta la composizione dell’asse se-
micircolare di cielo, con l’Agnello trionfante, i suoi angeli, 
l’offerta della vita e il calice della salvezza diventa quella 
“soglia” della balaustra davanti all’altare, di cui abbiamo 
parlato nelle pagine precedenti. Qui c’è l’Incontro: il Sacer-
dote-Cristo, la vittima immolata che è l’Agnello, porta se 
stesso, io mi dirigo verso di Lui per riceverlo, seguendo la 
testimonianza dei santi e come loro anch’io “m’incorporo a 
Cristo. Incorporato a Lui con l’eucaristia, seguendo l’esem-
pio di chi mi ha preceduto nella Fede, posso diventare pie-
tra viva di costruzione.  
Erma[b], che può essere definito il padre dell’Ecclesiologia, 
nella sua opera “Il Pastore di Erma” (testo cristiano del II sec.) 
ci dice che per la costruzione della Chiesa si utilizzano varie 
pietre. Nella metafora della costruzione della torre, la pietra 
più utile è quella ritagliata, che ha perso qualcosa di sé. Poi 
dice che c’è sempre un tempo di sospensione della costruzio-
ne, per permettere alle pietre inadatte di essere rilavorate e 
corrette dalla penitenza per concorrere al definitivo comple-
tamento della torre, cioè della Chiesa, ormai vicina.  

L’espressione del volto del martire Gennaro evidenzia gli 
occhi spalancati che fanno trasparire l’interiorità dell’ani-
ma. Nell’vangelo di Matteo, Gesù ci insegna che “la lucer-
na del corpo è l’occhio; se dunque il tuo occhio è chiaro, 
tutto il tuo corpo sarà nella luce; ma se il tuo occhio è ma-
lato, tutto il tuo corpo sarà tenebroso” (Mt 6,22-23).  
Gli occhi dunque sono come la lucerna del corpo, perciò i 
santi che hanno seguito l’Agnello fino al dono totale della 
vita sono i martyria, i testimoni che hanno vissuto come i 
figli della luce e ormai godono la visione del Signore. Ciò è 
detto in riferimento appunto ai volti degli affreschi dei santi 
sia delle Catacombe di san Gennaro, sia delle Basiliche Pa-
leocristiane di Cimitile che di altri siti importanti con affre-
schi bizantini. È questo lo sguardo degli epopti, di coloro 
che, con i loro occhi aperti, esprimono ciò che vedono, la 
gloria di Dio, conferendo all’osservatore una carica mistica 
ed ispirata. Tutto il volto dunque, illuminato dalla luce inte-
riore della visione e da quella esteriore dell’oro, è il volto 
dell’uomo sapiente, il quale coinvolge lo spettatore in que-
sto dinamismo tra esteriorità ed interiorità. 
                          
e) Il colore 
 
I grandi pittori dell’iconografia russa, furono grandi osser-
vatori, rigorosi e profondi del cielo terreno e del cielo tra-
scendente. Ogni colore usato poi celava un proprio signifi-
cato con le tonalità del blu-azzurro. Anche per questa ico-
na, avendo raffigurato l’immagine di un santo martire, ho 
desiderato ancora di più evidenziare, con questa esplosio-
ne del blu-azzurro, una mistica solare nel senso spirituale 
più elevato del termine. Una pluralità di toni dell’azzurro 
che si unifica nell’unico colore dell’oro, luce delle luci, mi-
racolo dei miracoli perché è l’oro del sole al suo zenit, cioè 
perpendicolare alla testa dell’osservatore.  
Nell’iconografia il lavoro pittorico è portato avanti con 
campiture trasparenti in successione. Manti, vesti, volti, 
mani, sono stati definiti e realizzati insieme, passo dopo 
passo, perché il tutto si deve uniformare e influenzare re-
ciprocamente. Stendere i colori, infatti, non è un’azione 
automatica, ma una creazione alchemica di toni; traspa-
renze e densità; di pieno e di vuoti, di ombre e di luci.  
La tonalità di un blu scuro dunque non è mai la stesura di 
un unico colore, ma è il risultato di una gamma di colori 
che si stendono per campiture così, ogni passaggio, con-
durrà ad una varietà di sfumature che va a coprire la bellis-
sima varietà dei toni che abbiamo dall’alba al tramonto. 
Partendo dal cielo stellato, dove si collocano gli angeli, le 
tre tonalità dei blu evidenziano il blu-scuro della notte 
stellata, il blu-azzurro splendente del cielo nella pienezza 
del mezzogiorno e la moltitudine degli azzurro-chiaro del 
cielo che volge al declino e che sfuma dal turchese al ver-
de. Questa tonalità si ottiene con le velature iniziali del 
rosso carminio d’alizarina fino a quelle finali del blu lapi-
slazzuli o con il verde smeraldo (fig. 41). 

fig. 40 

fig. 39 

fig. 41 



Abbiamo così il blu notturno, lo scintillio delle stelle, l’in-
cendio del tramonto con il prestato rosso carminio e poi 
tutto si eclissa davanti all’oro, riflesso del sole che sorge 
dall’alto e illumina la sfera celeste e quella terrestre. Il 
manto, nella tonalità del blu scuro, ha con sé tutti questi 
significati per dire che un santo martire, con l’accoglienza 
nella sua vita del Cristo-Messia, l’Unto, il consacrato di 
Dio, si fa portavoce di questa luce dall’alba al tramonto 
che ogni giorno l’uomo vive.  

L’oro a forma di stella sul 
manto, invece indica il sole 
senza tramonto, luce e for-
za che ha visto e vissuto il 
santo al momento del mar-
tirio. Dio tocca l’umano e 
l’uomo, nel momento 
dell’offerta totale della vi-
ta, si fa presenza della Divi-
nità come sorgente di vita 
eterna. 
 
f) La doratura 
 
La doratura è stata esegui-
ta con il bolo rosso a caldo, 
con doppia foglia di oro 
23,75 carati e quadruplo 
spessore per l’aureola e 
per parti delle vesti; per il 
fondo è stata usata la tec-
nica della doratura a mis-
sione con la stessa foglia di 
oro. Il fondo per la doratu-
ra si prepara con il bolo 
armeno (fig. 42, 43), una 
pasta argillosa di colore 
rosso, che esalta anche la 
rifrazione dell’oro. La pasta 
si scioglie con la colla di 
coniglio riscaldata e si 
stende su tutta la tavola. 
Dopo aver fatto bene asciu-
gare e aver lucidato bene 
tutta la superficie, si inizia a 
posare la foglia d’oro a 
guazzo (fig. 44) dopodiché 
si ripete il procedimento 

applicando la seconda foglia 
d’oro fino a ottenere una su-
perficie lucida e compatta che 
fa risplendere l’oro nelle sue 
parti di luce e di ombra.  
Dopo ogni applicazione della 
foglia, si passa alla brunitura, 
la foglia di oro, cioè, viene 
strofinata con la pietra d’agata 
per far sì che l’oro risplenda 
della sua lucentezza. Brunire, 
significa letteralmente rende-
re bruno, poiché scurisce l’oro 
nelle parti in ombra, mentre 
rende più brillante quella in 
luce «allora l'oro viene quasi 
bruno per la sua chiarezza», 
spiega Cennini. 
La scritta del versetto del Sal-
mo 145 “Una generazione 
narra all’altra le tue opere” è 
stata punzonata (fig. 45) con 
un disegno trasportato dal 
lucido sull’aureola, alone di 
luce detta anche nimbo. Il tutto facendo riferimento anche 
alle tavole di Gentile da Fabriano (fig. 46), Jacopo Bellini, 
Benozzo Gozzoli e del Beato Angelico.  
Attraverso un gioco di luci e di ombre il rapporto tra l’au-
reola e l’oro fa emergere così, ancora di più, la valenza 
simbolica della luce (fig. 47, 48) per cui, guidata da questo 
simbolismo, ho voluto evidenziare la parola del Salmo co-
me un annuncio di vera luce che ci mette in movimento 
come generazione vivente capace di narrare le opere che 
Dio ha compiuto nella propria vita.  
 

Concetta Giordano 
settembre 2016 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

fig. 44 fig. 47 fig. 48 

fig. 43 

fig. 42 

fig. 45 

fig. 46 



Nel 1998 incontra l’esperienza e la spi-
ritualità delle icone, e se ne appassiona 
cominciando a dipingere da autodi-
datta. Nello stesso anno, dopo un tem-
po di formazione e discernimento inizia 
il suo percorso per la vita religiosa. 
L’approfondimento della sua esperien-
za di fede la riconduce sui passi dell’ar-
te sacra sotto la guida del maestro Gio-
vanni Mezzalira che riconosce so-
prattutto come amico fraterno e colle-
ga architetto e del maestro Giovanni 
Raffa durante la sua esperienza di vita 
consacrata vissuta ad Assisi. Ha conse-
guito la laurea in Architettura  presso 
l’Università degli Studi di Napoli Federi-
co II” (1996) con votazione 110 e lode; 
è stata studente ospite (2002-2005) 
presso l’Istituto Teologico di Assisi se-
guendo con attenzione anche i corsi “La 
comunicazione del sacro”;  ha conse-
guito il Baccellierato in Storia e Beni 
Culturali della Chiesa (2007) presso la 
Pontificia Università Gregoriana di Ro-
ma con votazione summa cum lau-
de seguendo soprattutto i corsi di arte 
cristiana presso l’Istituto Orientale con 
la prof.ssa Maria Giovanna Muzj; ha 
conseguito il Master in Archeologia 

Cristiana (2009) conseguito 
presso il Pontificio Istituto di 
Archeologia Cristiana di Roma 
con votazione summa cum 
laude; ha conseguito  il Diplo-
ma di Counsellor (2013) in ambito edu-
cativo e pastorale presso l’Istituto di 
Antropologia Paideia di Ragusa ed è 
stata Tutor al corso di Counsellor a.a. 
2014-2016 presso la sede di Afragola 
per la formazione dei frati minori della 
COMPISUD, della Provincia di Napoli 
conseguendo il Master in Counsellor. 
Ha pubblicato la tesi di laurea in archi-
tettura (I Ravaschieri a Roccapiemonte) 
nell’opera “I Ravaschieri” in collabora-
zione con il Ministero Beni Culturali e la 
Facoltà di Architettura di Genova 
(2009). Il lavoro di tesi è stato pubblica-
to nella III sez. dell’opera dal titolo: “I 
Ravaschieri nel Regno di Napoli” insie-
me al lavoro storico sulla famiglia dei 
Ravaschieri nel ducato di Roccapiemon-
te di mons. Mario Vassalluzzo. 
Ha collaborato con l’Istituto delle Suore 
Francescane Alcantarine per l’archivia-
zione dei beni mobili ed immobili (2005
-2013) attraverso il lavoro della pratica 
VIC della CEI. Dal 2013 ha ripreso con 

continuità la sua formazione artistica e 
spirituale delle icone perché la conside-
ra una vera e propria vocazione nella 
Chiesa e per la Chiesa alternando così 
tempi di formazione con il maestro Gio-
vanni Mezzalira, di preghiera e di rea-
lizzazione di icone per evangelizzare 
attraverso l’arte e la fede. Considera lo 
studio teologico un elemento inscindibi-
le dall’iconografia, dal momento che 
l’iconografo è anche un teologo, non 
solo un artista. Tiene dei corsi di icono-
grafia e ultimamente ha collaborato 
con la diocesi di Bologna con l’icono-
grafo don Gianluca Busi e l’artista 
ucraina Anna Sergeevna Maliuha per le 
decorazioni delle Chiese dei martiri del 
Monte Sole in modo particolare per la 
Chiesa di Sperticano, dove è stato par-
roco il  sacerdote e martire don Giovan-
ni Fornasini di cui si è aperto il 18 otto-
bre 1998 il processo canonico di beatifi-
cazione insieme ad altri martiri dell’ec-
cidio di Marzabotto. 

[b] Erma era un liberto cristiano; dedicatosi al commercio, 
divenne molto ricco; immerso negli affari, non si curò della 
sua famiglia e i figli si abbandonarono ad ogni sorta di vizi 
e apostatarono e denunciarono i genitori. Un’anziana don-
na, figura della chiesa, apparsa in visione a Erma, gli rim-
proverò i suoi peccati esortandolo a convertirsi; apparsagli 
una seconda volta in aspetto giovanile, la donna gli conse-
gnò un libro che Erma ricopiò, ma il cui senso gli fu svelato 
solo dopo un tempo di digiuno e di penitenza; quel libro 
conteneva l’ordine di annunciare all’autorità della chiesa 
che Dio concedeva una seconda possibilità di fare peniten-
za e ricevere il perdono dei peccati, dopo quello ricevuto 
nel battesimo. Nella terza visione la donna mostra a Erma 
sei giovani che stanno costruendo una torre e che, tra le 
molte pietre che vengono loro portate, scartano quelle 
che non si adattano alla costruzione. La donna spiega che 
la torre è immagine della chiesa. Soltanto alcuni tipi di pie-
tre sono utilizzate per la sua costruzione: le pietre quadra-
te e bianche, che combaciano con le loro giunture, e rap-
presentano gli apostoli, i vescovi, i maestri e i diaconi che 
hanno servito Dio in santità e giustizia; le pietre tratte dal 
fondo, che combaciano con le altre pietre già messe al 

loro posto, figura dei martiri. Alcune pietre vengono lavo-
rate prima di essere inserite nella torre: rappresentano i 
cristiani convertiti da poco che hanno ancora bisogno di 
essere “lavorati” dal Signore prima di entrare in comunio-
ne con gli altri. Ma ci sono anche pietre che non si adatta-
no alla costruzione; sono rotonde, non si sono lasciate 
squadrare, oppure sono crepate, non sono solide. Rappre-
sentano i cristiani instabili nella loro fede, quelli che non 
hanno saputo rinunciare alle ricchezze, che vivono nel 
compromesso. Nella quinta visione appare il Pastore, 
“l’angelo della penitenza”, che d’ora in poi vivrà accanto 
ad Erma e gli consegnerà i suoi precetti e le sue parabole. 
C’è un tempo concesso per la penitenza, tuttavia, non in-
definito. Il messaggio di Erma oscilla tra l’annuncio della 
sospensione della costruzione della torre, che consente 
alle pietre inadatte di essere rilavorate e corrette dalla 
penitenza, e l’invito ad affrettarsi perché la fine della co-
struzione è ormai vicina. 

 
GIOVANNI DAMASCENO,  Adversus 

Constantinum Cabalicum, PG 95, 326.  

 

[a] Concetta Giordano 

    architetto e iconografo 



INDICE DELLE FOTO 

 

In copertina: C. GIORDANO, Nuova Icona di San Gennaro 
vescovo e martire per la Parrocchia San Gennaro 
in San Gennarello, Ottaviano (Na), 2016. 

In seconda di copertina: BOTTIGLIERO (attribuito), Mo-
numento a San Gennaro vescovo e martire, eretto 
da mons. Francesco Montella, 1739.  

Fig. 1 Diocesi di Nola, Ufficio Liturgico, Benedizione del-
le Icone di Cristo Misericordioso di Rublev. Conclu-
sione del Corso di Iconografia Parrocchia San Gen-
naro in San Gennarello, Ottaviano (NA), luglio 
2015. 

Fig. 2  BERLINGHIERO, Crocifisso, XIII sec.  (Icona scritta 
da Concetta Giordano). 

Fig. 3  Schema della basilica in architettura. 

Fig. 4  Schema croce-forma-architettura. 

Fig. 5  Basilica Romanica, Pianta, XI-XII sec. 

Fig. 6  Tenda del Convegno di Mosè, Pianta e schema 
illustrativo. 

Fig. 7  Chiesa antica in Oriente, Pianta e schema illustra-
tivo. 

Fig. 8  Tenda del Convegno di Mosè, Assonometria e 
schema illustrativo. 

Fig. 9  Basilica di S. Maria Assunta, Pianta, Torcello (VE), 
VII sec. 

Fig. 10 Basilica Eufrasiana, Pianta, Parenzo (Istria, Croa-
zia), IV-VI sec. 

Fig. 11 Basilica Eufrasiana, Interno, Parenzo (Istria, Croa-
zia), IV-VI sec 

Fig. 12 Disegno della sfera cielo che si unisce al cubo-
terra. 

Fig. 13 Basilica di San Marco, Cupola con Cristo, Apostoli, 
angeli e i quattro Evangelisti, Venezia, XII sec. 

Fig. 14 Disegno - Schema delle icone - cielo terra 

Fig. 15, 16 Schema Icona, Architettura 

Fig. 17 Schema della figura iconizzata 

Fig. 18 Basilica di S. Maria Assunta, Balaustra, Torcello 
(VE), VII sec. 

Fig. 19 Abbazia di S. Maria di Pulsano, Esempio di 
“solea” ed iconostasi, Monte Sant’Angelo (FG), VI-
XII sec. 

Fig. 20 Chiesa di S Nicola Orfano, Mandylion, Tessalonica 
(Salonicco, Grecia), XIV sec. 

Fig. 21 Basiliche di San Felice, Comunione degli Apostoli-
Trinità Eucaristica o Cristo tripartito, Basiliche 
Paleocristiane, Cimitile (NA), X sec. 

Fig. 22 Monastero del Patriarcato di Peć, Comunione 
degli Apostoli, 1335. 

Fig. 23 Chiesa ortodossa moderna, Abside con Vergine 
Platytera e padri della Chiesa. 

Fig. 24 Chiesa ortodossa moderna, Abside con Vergine 
orante e Comunione degli Apostoli. 

Fig. 25 Chiesa di S. Maria di Blacherne, Blachernitissa 
Ocrida, Istambul (Turchia), 1295. 

Fig. 26, 27 C. GIORDANO, Nuova Icona di San Gennaro 
vescovo e martire. Schema delle proporzioni, 
2016. 

Fig. 28 C. GIORDANO, Nuova Icona di san Gennaro ve-
scovo e martire. Relazione montagna-sole, 2016. 

Fig. 29, 30  Catacombe di San Gennaro, Il santo martire 
Gennaro, Napoli, V sec. 

Fig. 31 Catacombe di San Gennaro, San Gennaro tra il 
monte Somma ed il Vesuvio, affresco bizantineg-
giante, Napoli, VIII-IX sec. 

Fig. 32 Catacombe di San Gennaro, I Santi Desiderio ed 
Acuzio, affresco in arte bizantina, Napoli, IX sec. 

Fig. 33 Catacombe di San Gennaro, Il santo martire Gen-
naro, affresco, arte bizantina, IX sec. 

Fig. 34 Basiliche Paleocristiane di Cimitile, San Pietro. 

Fig. 35 Roma - Basilica di San Lorenzo fuori le mura: San 
Lorenzo, affresco, VIII-XI sec. 

Fig. 36 Basiliche Paleocristiane di Cimitile, Agnus Dei. 
Particolare, affresco, X sec. 

Fig. 37 Basilica di San Felice, Comunione degli Apostoli-
Trinità Eucaristica o Cristo tripartito, Basiliche 
Paleocristiane di Cimitile (Na), X sec.  

Fig. 38 Basiliche Paleocristiane di Cimitile, Agnus Dei, 
veduta d’insieme, X sec.  

Fig. 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45. 47, 48. C. GIORDANO, 
Nuova Icona di san Gennaro  vescovo e martire 
per la Parrocchia San Gennaro in San Gennarello. 
Fasi della lavorazione e particolari, Ottaviano, 
2016. 

Fig. 46  GENTILE DA FABRIANO, Pala dell’Adorazione dei 
Magi, particolare dell’aureola della Madonna, 
Galleria degli Uffici, XV sec.  

 



 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

EVDOKIMOV P., La Teologia della Bellezza. Il senso della 
bellezza e l'icona, Roma 1971. 

GIOVANNI  DAMASCENO, Difesa delle immagini sacre. 
Discorsi apologetici contro coloro che calunniano 
le Immagini sacre, a cura di Fazzo V., (Collana di 
Testi Patristici, 36), Roma 1997. 

MEZZALIRA G. - BERTABONI E. -  MATTA G. -  AMBROSI 
A., L'Officina dei santi. Ciclo iconografico realizzato 
nell'Abbazia di Maguzzano e riflessioni sull'arte 
sacramentale, Treviso 2010.  

MUZJ M. G., Visione e presenza. Iconografia e teofania 
nel pensiero di Andrea Grabar, Milano 1995. 

PASSARELLI G., Perché venerare le icone? Una risposta 
tra storia, teologia e liturgia, Roma 2011. 

RUPNIK M.I., L'icona, l'invisibile e la storia, Roma 2000. 

SENDLER E., L'icona immagine dell'invisibile, Milano 1985 

USPENSKIJ L. -  VLOSSKIJ L., Il senso delle icone, Milano, 
2007. 




